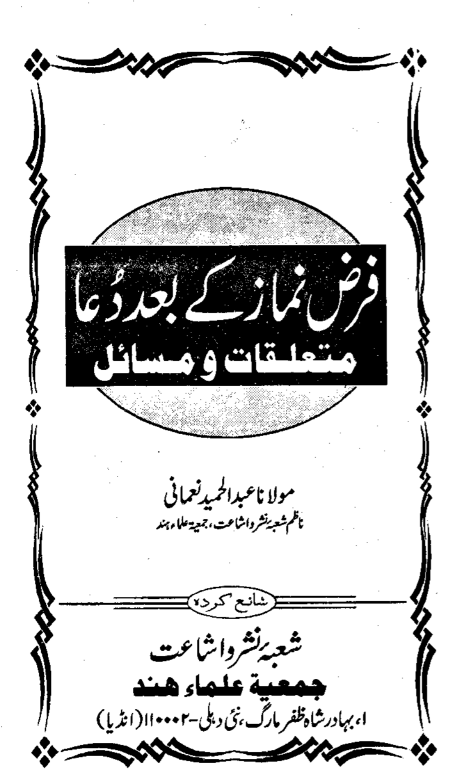


بهوقع ، تحفظ النت كالفرش منواهة علم جمعيت علمار بهند

# فرض نمازك لعاروعاء





# تمهيد

اعتدال ببندی امت مسلمه کی نمایاں بیجان ہے۔ کتاب وسنت میں میاندروی، اعتدال ببندى اورافراط وتفريط سے بث كر جيج كى راه پر چلنے كي تحسين كى تى ہے، تاريخ كواه ہے کہ امت میں دینی ،فکری یاعملی انجراف اور خرابیاں افراط یا تفریط کی راہ اپنانے ہی ہے پیدا ہوئیں۔اور بیہ ہوتا ہے کچھ ذہوں کی تفر دیسندی کی وجہ سے۔بھی بیتفر دیسندی، نیک نتی ہے ہوتی ہاور بھی خواہ کو اہ پھینہ کھ کہتے ، کرتے رہنے کی جذبے۔ ا ہے ہی مسائل میں ہے، فرض نمازوں کے بعد وُعااوراس میں ہاتھ اٹھانے کا مسئلہ مجی ہے پچر حضرات کی شدت پہندی نے اسے ضرورت سے زیادہ متناز عد بنادیا ہے۔ ایک طرف جہاں فرض نماز کے بعد وُعا اور ہاتھ اٹھا کر وُعا کرنے کو لا زم اور ترک وُعا کو قابل ندمت تعل قرار دیا جاتا ہے، وہیں دوسری طرف، ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کو بدعت اور نہ سرنے ہی کوعمل رسول اوراصل سنت قرار دیا جارہا ہے،اور بیفریق اپنے نظریے وعمل میں انتها بسنداور برا جارح ہے، جب كدراه صواب افراط وتفريط كے درميان ہے-يعنى فرض نماز کے بعد دعا اور ہاتھ اُٹھا کر دعا کرنا اصول شرعیہ کے تحت پہندیدہ ،مسنون اور امت عملی توارث کے پیش نظرا کی سخس تعل ہے۔اسے بدعت یا خلاف سنت قرار دینا، بلاشبہ تفرداورانتها ببندى اورغير مخاطروت ہے۔ آنخضرت صلى الله عليه وسلم سے ديگر مختلف مواقع یر، ہاتھ اُٹھا کر دعا کرنا محاحِ ستہ اور دیگر کتب احادیث کی روایتوں سے ثابت ہے۔ فرض نماز کے بعد بھی دُعاکرنا ٹابت ہے۔اور ہاتھ اُٹھا کر دُعاکرنا قبولیت کی زیادہ اُمید ہونے ے پیش نظر ہے،اس کا شدت سے انکار کرنا خودا یک طرح کی بدعت ہے۔ جب فرض نماز کے بعد دُعایا ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کی کوئی ممانعت نہیں ہے اور دوسری طرف آ پ صلی اللہ عليه وسلم كاعموى عمل بهي ربائة والكار وتغليط كواكي مخصوص موقع مجل معتعلق كردينا، ايك

غیر ضروری هدت پیندی ہے۔ امام ابن تیہ نے، علامہ ابن قیم ، اوران کی تقلید میں علامہ ناصر اللہ ین البانی ، مفتی فیمن اور شخ ابن باز اور کچھ غیر مقلد علاء جس شدت پندی اور بلا وجہ کی جارحیت کا مظاہرہ کررہے ہیں اسے کس معنی میں بھی دین کی خدمت اوراتباع سنت کا نام نہیں ویا جا سکت کا مظاہرہ کررہے ہیں اسے کس معنی میں بھی دین کی خدمت اوراتباع سنت کا نام کرنے کو وجوب ولزوم کا درجہ دے رہے ہیں ، اس کا بھی خدمت وین اوراتباع سنت سے کرنے والوں کو کی تعلق نہیں ہے۔ ایک جا کر اور مسنون امر کو ضروری قرار دینااوراس کے نہ کرنے والوں کو کی تعلق نہیں ہے۔ ایک جا کر اور مسنون امر کو ضروری قرار دینااوراس کے نہ کرنے والوں کو کو عن تشنیع کا نشانہ بیانا ، ایک غیر مستحسن اور نالپندیدہ فعل ہے۔ البتہ ترک و عاکومعول اور کو طعن تشنیع کا نشانہ بیانا ، ایک غیر مستحسن اور نالپندیدہ فعل ہے۔ البتہ ترک و عاکومعول اور اینا شعار اور پیچان بنالینا بھی کوئی امر محمود نہیں ہوسکتا ہے ، نہ وہ اصول شرعیہ کے تحت آتا ہے

ويكر مختلف مواقع اورنمازك بعددُ عاكتعلق سے كتب احاديث ميں جوروايات پائى جاتی بیں ،ان پر اور دیگر متعلقات پر نظر ڈالنے سے فرض نماز کے بعد دُعااور ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کے جواز میں کوئی شبہتیں رہ جاتا ہے اور اسے بدعت کہنا بذات خود بدعت ہے۔ عرب مما لک کے پچھ صفے میں امام ابن تیمیہ کے فکری غلبے اور عرب میں تیل کی برآ مدی سے پہلے پہلے تک خود غیرمقلدعلماء وعوام دونوں کا وہی معمول تھا جوامت کے دیگرمحدثین، فغها، ائمه، اورعلاء وعوام كاتفا، مولا ناسيدنذ ريحسين ،نواب صديق حسن خال بهويالي مولانا متناء الله امرتسري، مولانا حافظ عبدالله رويرين، مولانا عبدالرحمن مباركيوري، مولانا يوس والوى اورمولانا عبيدالله مباركورى رحمة الله عليهم ميس يحكى في بعي فرض نماز كي بعد دُعا اوراس میں ہاتھ اٹھانے کو بدعت قرار نہیں دیا ہے۔ عام اصول شرعیہ، امت کاعمل اور معمد ثین وفقها واورعلاء کی تشریحات کے ہوتے ہوئے چند افراد کے تفروات کے پیش نظر ایک جائز امرکو بدعت قرار دیناایک نا قابل فہم بات ہے۔ اور جن غیر واضح روایات کے پیش نظر بدعت کا فیصلہ کیا گیا ہے،ان کا اصل مسلے سے براو راست کوئی تعلق نہیں ہے،ان میں نماز کے بعد دعا اور اس میں ہاتھ اٹھانے کا سرے سے کوئی ذکر ہی تہیں۔اور نہ ہی کسی ملرح کی کوئی نمی وممانعت ہی ہے۔اب ظاہر ہے کہ عدم ذکر سے عدم وجود برحتی استدلال کرنا سیح نہیں ہے، جب کہ دوسری طرف بہت ی سیح احادیث میں اعمال صالحہ کر نے سے

بعد خدا ہے دُعاکر نے اوراس میں ہاتھ اٹھانے کا ذکر ملتا ہے۔ البندا جواز دعاکا پہلو، بہر حال قابل ترجیح ہوگا۔ دوسری بات یہ ہے کہ نماز کے بعد دعا کے عدم جواز کی بات شریعت کے کسی اصول کے تحت نہیں آتی ہے، ال یہ کہ مباح ومسنون امر کوفرض یا واجب کا درجہ دے ویا جائے۔ اس سلسلے میں فقہاء ائمہ ،خصوصاً خفی فقہاء ومحد ثین سے شدید کلیر منقول ہے۔ اس لیے ہر شرع مسئلے کواس کے اصل در ہے میں رکھ کر ہی بحث و گفتگوا ور فیصلہ ہونا جا ہیں۔

کتبا حادیث میں دُعاکے تعلق سے جوروایات پائی جاتی ہیں اور محدثین وفقہا اور علی میں اور محدثین وفقہا اور علی میں اسب کے مجموعی مطالع علی نے دُعا اور اس کے آداب واحکام پر جو کتا ہیں تصغیف کی ہیں سب کے مجموعی مطالع سے ۲۲-۲۲ مواقع پر دُعاکرنا ثابت ہے۔ قبولیت دُعا کے پچھ مقامات واوقات کے تعین کا بھی ثبوت ماتا ہے، مزید یہ کہ ذکر و دُعا کے لیے کئی وقت یا دن کی پابندی کولازی قرار نہیں ویا میں میں ہے۔ جب چاہے آدمی خدا سے دُعاو ذکر کرسکتا ہے۔ اہل علم علمی اطمینان کے لیے ممونے کے طور پر محدث ابن می علم الیوم واللیلة ،امام نووی کی کتاب الاذکار، علام ابن جزری کی حصن صیبن ، اور فقاد کی ابن تیم جلد ۲۲ کتاب الدعوات ، این قیم کی زاد المعاداور حضرت تھانوی کی استیجاب الدعوات ، اور کتب اعادید کی کتاب الدعوات کا مطالعہ کر سکتے

سب اعادیث میں ندکورجن مواقع پر دعا کرنا ثابت ہے، بیشتر کے سلسلے میں انفاق ہے، صرف فرض نماز کے بعد کی دعا اور اس میں ہاتھ اُٹھانے کے سلسلے میں کچھ حضرات اختلاف کرتے ہیں بلکہ اختلاف ہے آ کے بردھ کر بدعت، غیرشر کی اور قابل ترک عمل قرار وسیح ہیں۔ اس آخرالذکر، امر کے سلسلے میں پچھ طالب علما ندمعروضات ومطالحات چیش کرنا ہے۔ سب سے پہلے ہم وہ روایتیں چیش کریں گے۔ جن سے ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنا ثابت ہوتا ہے، پھران روایات کا ذکر ہوگا جونماز کے بعد کی دعا دُس سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس کے بعد وہ روایات اور متعلقہ مسائل زیر بحث آ کیں گے جن سے ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کا اثبات ہوتا ہے۔

ابن جرُ نے جواقوال تجریح وتو ثیق نقل کیے ہیں،ان سے پچھ مغالطہ ہوجائے،تاہم دونوں طرح کے تیمرے کود کیمتے ہوئے روایت کی صحت کا پلز ابھاری نظر آتا ہے۔

اصل بات یہ ہے کہ روایت میں ایک راوی جعفر بن میمون ابوعلی بیاع الانماط ہے، جسے امام احمد بن خبل نے لیس بقوی فی المحدیث کہا ہے، کین یہ کوئی زیاوہ خت جرح نہیں ہے، کھی کھارروایت میں خطا کرجانے ہے تقابت سا قطانیس ہوجاتی ہے۔ مزید یہ کہ جعفر بن میمون کوامام کچی بن معین اور ابوحاتم رازی نے صالح قرار دیا ہے اور ابوعلی نے کہ جسم سے قرار دیا ہے۔ (دیکھے عون المحدود شرح ابوداؤد ازمولا ناش المق عظیم آبادی، میں ۲۰۱۸ میں اور حافظ ابن مجر نے صدوق تحظیم من الساوسمین شارکیا ہے۔

( تقریب المتهذیب بتحت جعفر بن میمون )

بلوغ المرام كی تصبح اور تقریب كی تصدیق كوملانے بروایت بالكل بے غبار ہوجاتی بارگار ہوجاتی ہے۔ خالبًا روایت كی صحت کے چیش نظر ہی بلوغ الرام کے غیر مقلد تعلیق نگار جناب مولانا صفی الرحمٰن مبار كيورى نے سرے سے پچھ گفتگو ہی نہیں كی ہے۔

الم ترفدی رحمة الله علیہ نے زیر بحث روایت کو حسن فریب قرار ویا ہے۔ امام ابوداؤد نے اس روایت کو کتاب السلوق باب الدعا میں نقل کر کے کسی طرح کی کوئی جرح نہیں کی ہے۔ مولا ناظیل احمد سہانپوری نے حافظ ابن جرگا قول صدوق تحظی نقل کیا ہے۔ (بسلا المصحود میں ۱۳۳۸، جی۔ مطبوعہ مکت المکر مد) محدث الم ابن حبان نے بیروایت نقل کی ہے۔ امام ابن ماجہ نے بھی ابن ماجہ کتاب الدعاء باب رفع البدین میں حضرت ملان فاری وایت نقل کی ہے۔ محدث شباب الدین بوصری اور علا مسان ماری دوایت کے بارے میں جورائے ہو وقا بل غور ہے۔

محدث شہاب الدین بوصریؒ نے مصباح الرجاب فی زوائد ابن ماہ کے نام سے جار جلدوں میں ایک کتاب تحریری ہے، جس میں انھوں نے ابن ماجو کی روایتوں پر بہت اچھا کلام کیا ہے اورضعف وصحت کی نشائد ہی گی ہے۔ انھوں نے زیرِ نفتگوروایت سلمان پر چھے نبیں کہا ہے اور ند ہی کسی طرح کا کلام کرنے کے بے اس کواپن کتاب میں نقل کیا ہے۔ رویجے مصباح الزجاجة ، جلد چہام ، دارالعربیہ جروت)

#### وعامين باتهدأ ثفانا

(1) عن سلمان رضى الله تعالى عنه، قال: قال رسول الله مَلْكُلُهُان ربّكم حيى كريم يستحى من عبده اذا رفع اليه يديه ان ير دهما صفراً. (بلوغ الرام ببالدروالدعام ٢٠ ٢ ٢ ٢ ١٠٠٠ الاسلام والدوة والاقام الباست السلفية ، بنار ١٩٨٢م)

اس روایت کوفل کرنے کے بعد حافظ ابن جمرعسقلانی فرماتے ہیں:

"اخوجه الاربعة الاالنساني وصححه الحاكم" يعنى الروايت كاتر ندى، الوداؤد، ابن ماجه وغيره في تخريج كى بها ورامام حاكم في الله وغيره في بهائر تن كى بهاورامام حاكم كى بروايت مين صفراً كى بجائر خانبين "بهدونون كامعنى ايك بى بهد

روایت کا مطلب یہ ہے کہ تمھارا پروردگار، انتہائی حیادار اور کریم ہے (اس لیے) جب بندہ اس کے آگے دست سوال پھیلا تا ہے تو اے شرم آتی ہے کہ ان کو خالی اور ناکام لو اور سے۔

لو ناو ہے۔

بیروایت ہاتھ اُٹھا کرؤ عاکر نے کے سلسلے میں عام ہے۔اسے کی خاص نمازیا حالت سے مخصوص کرنا بلا دلیل ہے، ساتھ ہی اجابت ِ دُعا، حصولِ مراد اور خدائے قدیر کی توجہ و عنایت میذول کرانے کے لیے ہاتھ پھیلا کر مانگنے پرصراحنا دلالت کرتی ہے، لیکن چونکہ امام حاکم تھیج و تعدیل میں متساہل مانے جاتے ہیں۔ اس لیے ہوسکتا ہے کہ پچھے غیر مقلد حضرات، جواز دعا میں تشکیک بیدا کرنے کی سعی کریں۔اس لیے روایت کی صحت واستناد کو راقم الحروف مزیدوائع کردینا جا ہتا ہے۔

یدروایت متدرب حاکم جلد اقل، ص۵۳۵مطبوید حیدرآباد وکن میں ہے جس کے ساتھ امام دیری گئی ہے جس کے ساتھ امام دیری گئی ہوئی ہے۔ علامہ ذہی نے امام حاکم کی تھی روایت کی تو یق وہ کی تو یق وہ کیدا اس روایت کونا قابل استدلال واحتجاج قرار نہیں دیا جا سکتا اور ساتھ ہی امام حاکم کی تھی ہے حافظ این جرعسقلائی نے بھی اتفاق کیا ہے۔ کی طرح کا کوئی اختلاف نہیں کیا ہے۔

موسكنا ب كر يحدال علم دوستول كوتهذيب التبذيب اورتقريب التبذيب من حافظ

علا مدناصرالدین البائی نے صحیح ابن باجہ اورضعیف ابن باجہ کے نام سے ایک کتاب تین جلدوں میں تربیب دی ہے، دوجلدوں میں صحیح روایتوں کوجع کیا ہے اورا یک جلد میں ضعیف روایتوں کو بر بحث روایت کوج ابن باجہ کی دوسری جلد میں جگہ دی ہے اوراکھا ہے دوسری بات تعقیق الثانی (ص ۱۳۳۱ مرملوعه المکتب الاسلامی بیروت، تیسراا فی بین ایعنی دوسری بارک شخصین میں روایت کوشو تک بجاکر دیکھا اور صحیح قرار دیا ہے۔ بیروایت مشکلوة شریف کی سختین میں بھی موجود ہے۔ مشہور غیر مقلد عالم مولا نا عبید الله مبار کپورگ نے مرعاق شرح مشکوة، جلد سوم (مطبوعہ ادارة البحوث الاسلامیہ جامعہ سلفیہ بناری) میں روایت کوشی قرار دیا ہے۔

اس کیے بعد کے نمی آوی کی کمزور تاویل و تشکیک سے روایت کی صحت پرکوئی انزئیس پر سکتا ہے۔ نیز یہ کہنا کہ حضرت سلمان والی روایت ہاتھا تھا کر دُعا کرنے پرصری ولالت نہیں کرتی ہے، ایک برمغنی کی بات ہے۔ آخراس روایت میں کون ساایالفظ ہے جس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ بیروایت فرض نماز کے بعد دعا اور اس میں ہاتھا تھا نے سے بالکل غیر متعلق ہے، مطلق و عام کی تقیید و تخصیص کی آخر کون می ولیل پائی جاتی ہے۔ جب اور بر مواقع اور مقابات پر ہاتھا تھا کر دُعا کرنے کو تسلیم کیا جاتا ہے تو آخر فرض نماز کے بعد دُعا اور اس میں رفع یدین ہے کس بنیا و پر پر بیز کرنا چاہیے؟

(۴) ہاتھا تھا کر دعا کرنے کی دوسری حدیث تر ندی شریف جلد دوم ابواب الدعوات کے
ہاب ماجاء فی دفع الایدی عندالدعاء میں آئی ہے۔جس میں کہا گیا ہے کہ
آبخضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب دعا ہے کہ لیے دست مبارک اُٹھاتے تھے تو اس وقت تک
ینچ نیں کرتے تھے جب تک کہ دونوں ہاتھ چرؤ مبارک پڑیں چھیر لیتے تھے دوایت کے
الفاظ یہ ہیں:

"عن عمر بن الخطاب قال كان رسول الله الله الدينائية اذا رفع بليه في الدعاء لم يحطهما حتى يمسح بهما وجهه."

آ محامام ترنديٌ فرمات بين:

"قال محمد بن المثنى في حديثه لم يردهما حتى يمسح بهما وجهه

هذا الحديث غريب لل المعرف الامن حديث حماد بن عيسى و تفرد به. وهو قليل الحديث و قد حدث عنه الناس و حنظلة بن ابوسفيان الحمى ثقة و ثقه يحيى بن القطان."

المام حاكم في متدرك بين ان الفاظ بين روايت كى ب.

كان اذا مدّ يديه في الدعاء لم يردهما حتى يمسح بهما وجهه -

(مستدرک للحاکم مع التلخیص للذهبی، جلد اوّل، ص ۳۹، مطبوعه حیدر آباد دِکن)

اگرغورے دیکھےتو دونوں روایتوں میں معنوی طور پرکوئی بنیا دی فرق نہیں۔مد اور
رفع اور لم یحطهما اور لم یو دهما بالکل ہم معنی ہیں۔اس روایت کو جتنا بھی کم ہے کم
درجہ دیا جائے، ہاتھ اُٹھا کر دعا کرنے کے جواز واسخباب کا اثبات تو ہوتا ہی ہے۔رواۃ بھی
لفتہ ہیں۔ گرچہ ماد بن عیسی لفظی اعتبار سے روایت کرنے میں منفر د ہے لیکن بذات خود
روایت معنوی طور پر بالکل سیح ہے اور کشر توروایات وطرق کے چیش نظر روایت درجہ حسن
کی پہنچ جاتی ہے۔

یہ ہماری رائے نہیں ہے بلکہ اُن حافظ ابن حجر عسقلانی کی تحقیق اور فیصلہ ہے جن کا حوالہ غیر مقلد حضرات اپنے موقف کے اثبات کے لیے بہت سے مسائل میں ویتے رہتے ہیں۔

حافظاین حجرٌ ،حضرت عمرٌ والی روایت نقل کرنے کے بعد فیصلہ دیتے ہیں۔

اخرجه الترملي وله شواهد منها حديث ابن عباس عند ابي داؤد وغيره و مجموعها يقتضي انه حديث حسن، بلوغ المرام

(بأب الذكروالدعاء بس٢٧٨م بمطبوعه بنارس)

اس روایت پرتعلق نگارمولا ناصفی الرحمٰن صاحب نے پیچینیں لکھا ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ نمیں ملکھا ہے، جس کا مطلب سے کہ خصیں حافظ صاحب کی تحقیق و فیصلے سے اتفاق ہے۔

ل ترفدی کے نسخ میں پھھافتلاف ہوگیا ہے۔ یہاں حسن سیح کے الفاظر وصفے ہیں۔اصل میں ' ہدا۔ حدیث حسن صحیح غیریب ''ہے۔ کمافی الفقوحات الربائیہ، ص۲۵۸ وق کے ماشیدالعلا المتناہیں ۲۵۷ ، ۲۲ میٹن عبدالحق نے کہاہے کہ بیعدیث سیح ہے۔ کمافی الاذکار۔

(۳) حافظ ابن حجر عسقلا فی نے ابوداؤ دمیں موجود حضرت عبداللہ ابن عباس کی جس روایت کی طرف اشارہ کیا ہے وہ یہ ہے۔

سلوا الله بيطون اكفكم والانسألوه بظهورهما فاذا فرغتم فامسحوا بهماوجوهكم راكتاب الصلوة باب الدعاء، ص٥٥٣. الدعوات الكبير للبيهقي، ص٩٣٠ ابين حيان في المجروحين، ص٩٦٣، ج١، العلل لابن ابي حاتم، ص ١٣٥١، ج٢، قيام الليل للمروزي، ص٢٣٢)

ابن ماجه میں الفاظ کے پچھا ختلاف کے ساتھ یہی روایت اس طرح ہے:

اذا دعوت الله فادع ببطون كفيك ولاتدع بظهورهما فاذا فرغت فامسح بهما وجهك - (كتاب الدعاء)

متدرک جلداقل، ص ۳۹ کی روایت میں ابوداؤدکی روایت (مسلوا) اور ابن ماجہ
کی روایت وعوت کی جگہ مسالتہ ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ کوئی قابل لحاظ فرق نہیں ہے۔ روایت
بالمعنی میں بسا او قات ایسا ہوتا ہے۔ اصل و یکھنے کی چیز یہ ہے کہ روایت میں کوئی بنیاد ک
تبدیلی وفرق تو نہیں ہوگیا ہے اور یہاں پھھنیں ہوا ہے۔ البته سند کے اعتبار سے پھھ ضعف
ضرور ہے۔ ابوداؤد اور این ماجہ کے اوپر کے پچھ رواۃ میں بھی اختلاف ہے، ابوداؤد کی
سندیوں ہے۔

حدثنا عبدالله بن مسلمه حدثنا عبدالملک بن محمد بن ايمن عن عبدالله بن يعقوب بن اسحاق عمن حدثه عن محمد بن كعب القوظى اوراين ماجدكي سنديه ب

حدثنا محمد بن الصباح، حدثنا عائذ بن حبيب عن صالح بن حسان عن محمد بن كعب القرظي.

مشہور غیر مقلد عالم مولا ناشمس الحق عظیم آبادی رحمة الله علیه ابوداؤد کی شرب عون المعبود کتاب الصلوٰ قباب الدعاء میں لکھتے ہیں کہ عبدالله بن یعقوب کا طریق تمام طرق سے بہتر ہے۔ مگریہ بھی ضعف سے خالی نہیں ہے کیونکہ اس میں ایک راوی مجبول ہے۔ لیکن اصل حقیقت یہ ہے کہ گرچ ام ابوداؤونے مجبول راوی کا نام نہیں لیا ہے۔ تاہم ابن ماجداور

عافظ بن جرعسقلانی کی تقریب العبدیب کے مطالعہ سے داوی کے نام کا تعین ہوجاتا ہے۔ ابن ماجہ کی روایت کے رواق میں تیسر سے داوی جس پر راقم الحروف نے خط تھنے دیا ہے یعی صالح بن حسان یہی وہ راوی ہے جس کا نام ابوداؤ دمیں نہیں لیا گیا ہے۔ یبال تحقیقی طور پرمولا نا عظیم آبادی کی بہ نسبت علامہ ناصر الدین البانی کی وہ رائے تھیجے ہے جو انھول نے اپنی کتاب 'سلسلة الاحادیث الصحیحة "جلدووم بھی ہے تحریکیا ہے کہ ابوداؤ دمیں جو پیروت میں درج کی ہے۔ انھول نے ارواء الغلیل میں بھی بہی تحریکیا ہے کہ ابوداؤ دمیں جو راوی مجبول ہے وہ ابن ماجہ کا راوی صالح بن حسان المنصوبی ابو الحادث المعدنی نوبل وضاحت کی ہے کہ 'صالح بن حسان المنصوبی ابو الحادث المعدنی نوبل السحو ہیں ''مروث کی بات ختم ہوجاتی ہے البتہ حافظ بن جرنے اس سے سان معنوی طور پر روایت سے بعد جہالت راوی کی بات ختم ہوجاتی ہے البتہ حافظ بن جرنے اس کے سیکن معنوی طور پر روایت سے جے ۔ تعدد طرق کے چیش نظر سندا بھی درجہ حسن کی روایت ہے۔ بیکن معنوی طور پر روایت سے جے۔ تعدد طرق کے چیش نظر سندا بھی درجہ حسن کی روایت ہے۔ بیکن معنوی طور پر روایت سے جے۔ تعدد طرق کے چیش نظر سندا بھی درجہ حسن کی روایت ہے۔ بیکن معنوی طور پر روایت سے جے تعدد طرق کے چیش نظر سندا بھی درجہ حسن کی روایت ہے۔ بیکن معنوی طور پر روایت سے جے تعدد طرق کے چیش نظر سندا بھی درجہ حسن کی روایت ہے۔ بیکن معنوی طور پر روایت کے تا کہ نا، بلوغ الم ام' میں تحریر کیا ہے۔

ہے،جیبا کہ خود حافظ 'ابن جر سے تائیدا، بلوغ المرام' ہیں تحریر کیا ہے۔

روایت سندا ضعیف ہونے کے باوجود، معنوی طور پر کس طرح محیح ہوسکتی ہے۔ اس
کی مثال، میں اپ غیر مقلد دوستوں کے گھر ہے ہی دینا جا ہوں گا۔ قاوی علماء حدیث جلد
اوّل کتاب الطہارت ص ۲۲ میں ایک صاحب نے سوال کیا تھا کہ گھڑے ہوکر پیشاب
کرنے کی ممانعت میں حدیث پیش کریں۔ اس کے جواب میں مولا نا حافظ محمصاحب نے
تر ندی کی بیروایت پیش کی کہ ''ب عصو لا تبل قائما'' (بیروایت تر فدی ص ۲۸ اور ابن
باجم ۲۷ پرموجود ہے۔ عبدالحمید ) حافظ محم صاحب کے بقول ''بیروایت ضعیف ہے'' پھر
باجمی انھوں نے اسے قابل استدلال سمجما۔ اس کی تشریح میں مولا ناعلی محم سعیدی خانوال

" حدیث حضرت عمرض الله تعالی عنداگر چیضعیف ہے، کیکن فعلی حدیث قولی حدیث

ا متدرک للی کم میں صالح بن حسان کے بجائے صالح بن حبان ہے۔ یہ تعیف ہے۔ ای طرح علامہ بدرالدین مینی رحمة اللہ علیہ کی شرح بخاری عمرة القاری جلد ۲۲ میں صالح بن کیسان ہے، یہ سہوہے۔ صالح بن کیسان منفق علیہ تقدراوی ہیں جبکہ صالح بن حسان بینکلم فیدادرضعیف راوی ہے۔

کی مؤید ہے، للبذا حدیث حضرت عمر رضی الله تعالی عند سندا ضعیف ہے اور معنا میج ہے۔ فاقہم و تدبر (۲۷-۱-۲)

ای فقاوی علماء حدیث میں مولانا حافظ عبدالله رویزی رحمة الله علیه ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ضعیف حدیثیں جواز اور فضیلت ثابت کر سکتی ہے اللہ اللہ علیہ کر سکتیں کے اللہ اللہ کا عدم جواز نبیں کر سکتے۔(سکتیں)

پھر چندسطور کے بعد لکھتے ہیں''جس طرح ضعیف حدیثوں ہے دُ عاہاتھ اُٹھا کر مانگنی ثابت ہے اسی طرح اذان وضو کے ساتھ کہنا بھی مان لیس تو مستحب ہی ثابت ہوگی۔''

( فَأُونُ عَلَمَا مِعِدِيثِ مِنَ أَبِمِ ٦٦ مُطبوعه مكتبه مولا ناشنا والله المرتسري اكيدًى ، د بلي ١٩٨٧ ء )

ہم بھی اس سے زیادہ کچھنیں جا ہتے ہیں۔اگر ہمارے غیر مقلد دوست نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کر دُ عاکر نے کے استخباب و جواز ہی کوتشلیم کرلیں تو خواہ مخواہ کا تنازیداورا نمتشارختم ہوجائے گا۔اگروہ قدیم غیر مقلد علماء ہی کے موقف پر قائم رہتے تو برصغیر کی حد تک تو کم از کم کوئی نیا تناز عدوفت نہ کھڑا ہوتا۔لیکن ان کی نظر اب نظریہ واصول سے زیادہ شخ ابن باز اور شخ عثیمن کی نظر عنایت پر ہے۔

اس سلسلے میں شیخ این باز کافتویٰ ہیے۔

" میری افی معلومات کی حد تک فرض نماز کے بعد ہاتھ اُٹھا کر وُعاما تکنے کا جوت نہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے نہ صحابہ کرام سے ۔ فرض نماز کے بعد جولوگ ہاتھ اُٹھا کر وُعاما تکتے ہیں ، ان کا یہ فعل بدعت ہے ، اس کی کوئی اصل نہیں ۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فر بان ہے ۔ '' مسن عسل عملاً لیس علیہ امونا فہو رد. '' (رواہ مسلم) ہمارے معمول کے خلاف جس نے مل کیا اس کاعمل مردوداور نا قابل قبول ہے ۔ نیز آپ نے یہ بھی فرمایا ''من خلاف جس نے مل کیا اس کاعمل مردوداور نا قابل قبول ہے ۔ نیز آپ نے یہ بھی فرمایا ''من احدث فی امر فا ھذا مالیس منه فہو رد ''منفق علیہ ۔ جس نے دین میں کوئی نئی بات پیدا کی جودین میں سے تبیں ہے قوہ مردود ہے ۔ '' (الدوہ ۲۳۳ رم م ۱۳۱۰ھ)

''نماز کے بعد کی اجتماعی دُعاالی بدعت ہے کہ اس کا ثبوت نہ تو نی صلی اللہ علیہ وسلم لے تابت کی خلطی گئی ہے کہ'' ہیں''اور''سکتیں'' کی جگہ'' ہے''اور'' سکتے'' ہوگیا ہے۔

ے ہاور نہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیم اجمعین سے مصلیان کے لیے مشروع ہے کہ وہ اللہ کا ذکر کریں، اور ہر آ دمی انفرادی طور پر ذکر کر ہے اور ذکر کر وہ ہو، جو نبی سلی اللہ علیہ وسلم سے وارد ہے۔'( فآدی علیمن ص۱۲۰ ، ذعائے آ داب واحکام ص۱۲۰۰)

لہٰذاغیرمقلدعا اور کے لیے حالات وزمانے پرنظرر کھتے ہوئے ضروری ہوگیا کہ وہ نماز کے بعداور ہاتھ اُٹھا کر دُ عاکرنے کو بدعت اور قابل ترک قرار دیں۔

لیکن حضرت عبداللہ بن عباس والی روایت جوابودا و د، ابن ماجداور مشدرک میں پائی جاتی ہے، اس کے تمام پہلوؤں پر نظر کرتے ہوئے بیرکہا جاسکتا ہے کہ اس سے ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنے اور چبرے پر ہاتھوں کو پھیر لینے کا استحباب ثابت ہوجا تا ہے۔ مزیدیہ کہ شیخ نے روایت کو سیح قرار دیا ہے۔

قال الشيخ حديث صحيح - (كذافي العزيزي، ج٣١٥/١٤ إعلاء السنن ج١٩٥٠)

علامہ ناصرالدین البائی بھی چونکہ ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنے کے خلاف ہیں اس لیے انھوں نے اور تو پہنیں البتہ یہ ترکی کے (ابوداؤد، ابن ماجداور مشدرک کی) ''روایت ہیں ف امسحوا بھما و جو ھکم کی زیادتی کا کوئی شاہر ہیں ہے۔' (سلسلۃ الاحادیث الصحیہ جہرہ ہم ۱۳۲۰) بہت سے قرائن و شواہد کی موجودگی میں ظاہر ہے کداس تیمرے کا کوئی زیادہ وزن نہیں رہ جاتا ہے، جب ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنے کی حد تک روایت قابل تسلیم ہے، زیادہ وزن نہیں رہ جاتا ہے، جب ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنے کی حد تک روایت قابل تسلیم ہے، جو ہماری بحث کا اصل مقصد ہو چہرے پر ہاتھ بھیر لینے کا مزید کوئی شاہد نہ سلنے ہو ان کا جو ہماری بحث کا اس مسئلے پر کوئی اثر نہیں پڑتا ہے۔ جب ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنا ثابت ہو تو ان کا چہرے پر پھیر لینا و یسے بھی ثابت ہو جاتا ہے، جب ہاتھ اُٹھا مطبی رحمۃ اللہ علیہ نے فر مایہ ہو کہ جب آ ہے۔ کہ اس مسئلے پر کوئی اثر نہیں کرتے تھے تو چر وُ مبارک پر ہاتھ بھی نہیں کہ جب آ تھا اُٹھا کر وُعا کر وَعا کر و کر وَعا کر وَعا

( بذل المجودج 2 بس ام اس كتاب الصلوة باب الدعاء )

(۳) اس وضاحت کے ساتھ ابوداؤر کی وہ روایت بھی قابل ملاحظہ ہے جو سائب ان یزید عن ابید کے داسطے سے مروی ہے۔ روایت سے ہے۔

حدثنا قتيبة بن سعيد حدثنا ابن لهيعه عن حفص بن هاشم ابن عتبه بن ابن عتبه بن ابن عتبه بن ابن عتبه بن ابني وقاص عن السالب بن يزيد عن ابيه ان النبي عليه كان اذادعا فرف يديه ومسح وجهه بيديه (ابوداؤد كتاب الصلوة باب الدعاء)

يعنى رسول الله صلى الله عليه وسلم كارستورتها كه جب آپ ہاتھاُ تُھا كروُعا ما تَكِتے تو ( آخر میں )اپنے ہاتھ چېروُمبارك پر پھير ليتے تھے۔

اس روایت کوامام بہقی نے دعوات کبیر میں بھی نقل کیا ہے۔

اس روایت پرامام ابوداؤو نے کوئی تبعرہ یا تجر کے نہیں گی ہے بلکہ سکوت فرمایا ہے اور علم صدیث کا ہم طالب علم جانتا ہے کہ جس حدیث پر وہ سکوت فرماتے ہیں، وہ ان کے بزویک قابل استدلال ہوتی ہے۔ بھی بھاران روایات پر بھی سکوت فرمالیتے ہیں اور گوارہ کر لیتے ہیں جن کی سند میں معمولی ضعف ہوتا ہے۔

حافظ ذہبی کی تفریح کے مطابق ابوداؤد میں نصف احادیث تو وہ ہیں جن کی تخریج عظیم ابوداؤد میں نصف احادیث تو وہ ہیں جن کی تخریج شخین نے تو شخین از بخاری و مسلم ) نے بھی کی ہے اور بعض احادیث وہ ہیں جن کی تخریج شخین نے تو نہیں کی ہے لیکن ان دونوں کی شرط کے مطابق ہیں۔ یا دونوں میں سے ایک ہے مطابق ، اور بعض احادیث وہ ہیں جن کے کسی راوی میں حافظہ کی کی پاک جاتی ہے جس کی وجہ سے وہ صحیح کے مرجہ سے اُر کر حسن میں داخل ہوگئی ہیں۔ ان مینوں اقسام پر امام ابوداؤد عموماً سکوت فرماتے ہیں۔ تفصیلات شذرات ، تذکر آ الحفاظ للذہبی اور وفیات الاعیان لا بن خلکان میں دیکھیں۔

حضرت سائب بن یزیدوالی روایت کو چاہے، جس قسم میں رکھا جائے گااس سے بہر مال جواز واستحباب ثابت ہوہی جاتا ہے۔ امام ابوداؤد نے بذات خود فر مایا ''میں نے یہ سمال جواز واستحباب ثابت ہوہی جاتا کے۔ امام ابوداؤد نے بذات صحیح یا سمح کے قریب میں ۔' لہٰذا سائب بن یزیدوالی زیر بحث روایت کو کم از کم امام ابوداؤد کے نزد یک صحیح کے قریب قریب تلیم کرنا ہوگا۔

پچھ دہ رات روایت کے ایک راوی عبداللہ بن لہید اور ووسر سے راوی حفص بن ہاشم کو لے کر کلام کرتے ہیں۔ مثلاً مولا نائمس الحق عظیم آبادی کا کہنا ہے کہ اس روایت کی سند میں عبداللہ بن لہید شعیف ہیں۔ (عون المعود جا، ص ۳۹) حفص بن ہاشم کے بارے میں حافظ نورالدین بیٹی ، حافظ بن حجر اور حافظ و جبی کہتے ہیں مجبول ہے۔ (جمع الزوائد جا، ص ۱۹۹ بقریب ج ۸، میں ۱۸۹ برعا و الفاتح جسم ۹۰۰ ، میزان الاعتدال جلدوم و کر حفص بن ہاشم)

اس کے باوجود ناقدین رجال اور تو اعداصول حدیث کے پیش نظر استحباب و نضیات کے اثبات میں کوئی چیز مانع و مزاحم نہیں ہے۔اصل مسئلے کے اثبات و جواز پر کوئی اثر نہیں پڑتا ہے۔ حافظ بیمی ، حافظ ابن حجر اور حافظ ذہبی سمیت ، مولا ناعظیم آبادی سب کے سب ہاتھ اُٹھا کرؤ عاما تگنے کے جواز کے قائل ہیں۔ گرچہ عبداللہ بن لہیعہ مصری کے ضعیف ہونے کے باوجود ہمارا مدعا ثابت ہوجاتا ہے مثلاً مولانا عبدالرحمٰن مبار کیوری ابن لہیعہ کوضعیف مانتے ہیں (ویکھے ابکار المن فی تقید آ نار المن ص ۲۵۱۷) کیکن نماز کے بعد معااور اس کے لیے باتھ أَشَانَ كُو جَائِزُ و ثابت مانت بين \_ (و كيسَ تحدة الاحوذي خام ٢٥٣٥، ج ٢، ص٢١٢) تا بم صرف قول تجريح پراکتفا كرنا هيچ نہيں ہے، بلكه ائمه و ناقدين رجال نے ان كى توثيق بھى كى ہے۔ حافظ ابن حجر نے تہذیب اور تقریب میں ابن لہیعہ کے بارے میں خاصی تفصیل دی ہے۔ بیان رواۃ میں سے ہیں جن کے بارے میں تفصیلی کلام کیا گیاہے۔ دونو ل طرح کے موافق دمخالف اقوال کی روشنی میں عبداللہ بن لہیعہ مصری کی مرویات کوفضائل وآ واب میں قابل قبول مانا جاسكتا ہے۔اس سلسلے میں ہمیں مولا نا بوسف كا ندهلوى اورمولا نا ظفرعثاني رحمة الله عليها كي رائح تحاط معلوم موتى ہے كه ابن لهيعة ضعيف الحديث نبيس بلكة حسن الحديث میں کے اور ان کی بیرائے اصول حدیث کے اس قاعدے کے مطابق ہے کہ جب کسی راوی کے بارے میں ناقدین رجال کی آرا مختلف ہوجا کیں تو اے درجہ حسن کا ( جا ہے وہ حسن لغيره مو ) مانا جائے گا۔علاوہ جورقانی کی تاب كتاب الاباطيل والمنا كيروالصحاح ميں تين مقامات پر این لہیعہ کا ذکر کیا گیا ہے۔ دوجگہ جلد اول میں اور ایک جگہ جید ٹائی میں۔ صاحب كتاب الاباطيل تج تكرواة مين متشدد جيں -اس كے باوجودانھوں نے ابن لهيعه كو

ا. اعلام السنن ، جسم به ١٦٢ ، وج ١٤٠ م ٢١٩ ، حياة الصحابه ، جلدسوم ، باب الدعاء )

ضعف ہی قرار دیا ہے۔ موجودہ دور میں موضوعات پر بہت کی کنا ہیں شائع ہوکر منظر عام پر آئی ہیں۔ ان کی مدد سے غیر مقلد علاء معانی حدیث پرغور کیے بغیر تقیدی و تجری اقوال کے ڈنڈے بے تکان گھمادیتے ہیں اوران ناقدین کے تجریکی اقوال کوزیادہ پسند کرتے ہیں جو تجریح و تقیدِ رواۃ میں منشد دہیں۔ مثلا ابن الجوزی وغیرہ ، اور بیہ بہت کم کوشش کی جاتی ہوگے تو قیق و تجریح دونوں کو بیک وقت مدنظر رکھتے ہوئے معانی حدیث اور اصول شرعیہ کم مطابق کوئی فیصلہ کیا جائے۔ اور میہ بی بہت کم و یکھا جاتا ہے کہ روایات کا تعلق کس نوعیت کے مسائل وامور سے ہے۔ عقائد، یا حلال و حرام کے امور و معاملات کی بات ہوت ہوت تو بقینا بالکل میچی روایات ہی قابلِ قبول ہوں گی۔ لیکن فضائل و آ داب کے باب میں میچی روایات کی حدم موجود گی میں ضعیف روایات قابل قبول ہیں۔ اور عبداللہ بن لہید کی رویت کی ظاہر ہے عدم موجود گی میں ضعیف روایات قابل قبول ہیں۔ اور عبداللہ بن لہید کی رویت کی خلاف بھی نہیں ہے۔ نیز یہ کہ کہ آ داب و فضائل ہے ہی تعلق ہواور و مکی تیجی رویت کے خلاف بھی نہیں ہے۔ نیز یہ کہ وہ اصول شرعیہ کے تحت آتی ہے۔

عبداللد بن لهيعد كي عف كاسب بيب كمانهوں نے جس كتاب ميں اپني مرويات جمع كي تعييں، وہ جل گئى، جس كى وجہ سے زبانی روايات ميں خلط ملط ہوجا تا۔ اس سے قبل ان كى روايات قابل اعتاد مجھى جاتى تعييں، جيسا كه قتيبہ كے حوالے سے حافظ ابن جم عسقلائی في روايات قابل اعتاد مجھى جاتى تعييں، جيسا كه قتيبہ كے حوالے سے حافظ ابن جم عسقلات وى جي، نے تہذيب العبد يب ميں تحرير كيا ہے۔ مزيد حافظ صاحب نے جو ديگر تفصيلات وى جي، ان كے چش نظر ابن لهيعہ كى و دحيثيت نہيں رہتى ہے جو، كي هده مرات بتاتے ہيں۔ چنانچہ انھوں نے تقريب ميں لكھا ہے۔

عبدالله بن لهيعه بفتح اللام وكسر الهاء ابن عقبة الحضرمى ابوعبدالرحمن المصرى القاضى صدوق من السابعه خلط بعد احتراق كتبه ورواية ابن المبارك و ابن عنه اعدل من غيرهما وله في مسلم بعض شئى مقرون. (تريب ١٠٣٥)

تہذیب میں مزیدوضاحی بیان ملتاہے

"وروى له مسلم مقرونا بعمرو بن الحارث وروى البخاري في الفتن من صحيحيه عن المقرى عن حيوة وغيره عن ابي الاسود قال قطع على

المدينة بث الحديث عن عكرمة عن ابن عباس وروى في الاعتصام وفي تفسير و النساء في آحر الطلاق وفي عدة مواضع هذا مقرونا ولايسميه وهو ابن لهيعه لاشك فيه، وروى النسائي احاديث كثيرة من حديث ابن وهب وغيره يقول فيها عن عمرو بن الحارث روى له الباقون و قلت قال الحاكم استشهد به مسلم في موضعين وحكى الساجى عن احمد بن صالح كان ابن لهيعه من التقات." (تذيب ٢٥٩٥٣٥٣٥٣)

اس کے ساتھ ساتھ ابن شریط بری کتاب تاریخ اساء الثقات میں میں ابن لہید کا نام ورج کیا ہے۔ امام ابن جریط بری نے تہذیب الآ ثار میں لکھا ہے کہ ابن لہید کا آخر ممر میں حافظ کمزوراور خلط ملط ہو گیا تھا۔ اس کے پیش نظر جب تک بیشا بہت بہیں ہوجا تا ہے کہ متعلقہ روایت ابن لہید کے حافظ کے خلط ملط ہوجانے یا کتب کے جل جانے کے بعد کی ہے، تب تک روایت کو تا قابل اعتاد واستدلال نہیں کہا جاسکتا ہے، نیز یہ بھی و کھنا ہوگا کہ ابن حبان نے اعتراف تد لیس کے ساتھ ابن لہید کوصالح قرار دیا ہے۔ (المصحور حسن جبی سے ساتھ ابن حبان نے اعتراف تد لیس کے ساتھ ابن لہید کوصالح قرار دیا ہے۔ (المصحور حسن جبی ساتھ ابن حبان نے اعتراف تد لیس کے ساتھ ابن لہید کوصالح قرار دیا ہے۔ (المصحور حسن جبی سے ساتھ ابن البید کی السلامیہ بناری ۱۹۹۰ء)

ان نہ کورہ تمام تفصیلات کود کیھتے ہوئے کہا جاسکتا ہے کہ ان سے مروی روایات سے کسی واقعے کی تعین اور کسی امر کے استخباب و جواز کے اثبات میں کوئی امر مانع نہیں ہے۔
اساء الرجال کی تمام کتابوں میں ابن لہیعہ کا سبب تضعیف ان کی کتابوں کا جل جانا ہے۔ زبانی بیانِ روایت میں کچھ اِدھر اُدھر ہوجانا کوئی بعید بات نہیں ہے۔ گرچہ پچھ حضرات مثلاً محمد بن نجی بن حیان کا کہنا ہے کہ میں نے اپنے والد کو کہتے ہوئے سنا کہ میں حضرات مثلاً محمد بن نجی بن حیان کا کہنا ہے کہ میں نے اپنے والد کو کہتے ہوئے سنا کہ میں

<sup>(</sup>۲) عبدالله بن لبيعه كسلط من تغييات كي ليد كه الوزعة الرازى وجهوده فى السنة النبوية جلد دوم، ص ٣٨/٢ الجرح و التعديل لابن ابى حاتم جلد دوم ال ٣٨/٢ ١٠ التاريخ الصغير للبخارى. تهذيب التهذيب، جلد دوم، ص ٣٧٦. شوح العلل لابن وجب، ص ١٣٧٠. التوغيب والتوهيب، جلد ١٠ ص ٣٧٣٠. كتاب المعرفة والتاريخ ليعقوب بن سفيان، ج٢، ص ١٨٨٠ التعليق الحسن على آثار السنن للشوق تيموى. حصه ادّل، ص٩)

حسن بصری باسنادحسن اور وجب بن کیسان کی سیح موقوف روایات سے ہوتی ہے۔ بیان دوگوں پر رو ہے جو ہاتھ اُٹھا کر دُعا کر نے کو بدعت اور ناپندیدہ فعل سیھتے ہیں۔حضرت ابن عمر ادرا بن زبیر کی موقوف سیحے روایت سے ردمیں مزید تقویت آجاتی ہے۔''

اس وضاحت کے بعد حفص بن ہاشم کی مجہولیت حدیث کے متن ومعنی پراثر انداز نہیں ہوسکتی ہے، کیوں کے دیگرروایات اور شواہدو قرائن ،صحت معنی کے مؤید ہیں۔

(۵) پانچویں روایت وہ ہے جو حضرت عبداللہ این زبیر کے حوالے سے مختلف کتب حدیث میں آتی ہے۔ روایت اطلاع ویتی ہے کہ محمد بن انی یجی اسلمی نے کہا۔ ''میں نے حضرت عبداللہ ابن زبیر کودیکھا کہ انھوں نے ایک مخص کونماز سے فارغ ہونے سے قبل ہاتھ اُٹھا کر و عاکرتے ہوئے دیکھا۔ جب وہ نماز سے فارغ ہوگیا تو انھوں نے اس مخص سے کہا کہ آئے مخترت صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت تک وُ عاکے لیے ہاتھ نہیں اُٹھاتے سے جب تک کے فارغ نہ وجاتے سے۔' روایت کے اصل الفاظ یہ ہیں:

عن محمد بن ابى يحبى الاسلمى قال رأيت عبدالله بن الزبير رأى رجلا رافعاً يديه يدعو قبل ان يفرغ من صلاته فلما فرغ منها قال له ان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يكن يرفع يديه حتى يفرغ من صلاته (مجمع الزوائد للهسينمي، ١٢٩٠)

یروایت حافظ پیٹی رحمۃ الله علیہ نے طبرانی کے حوالے سے نقل کی ہے اوراس کے رجال کے بارے میں فیصلہ کیا ہے 'ور جالہ ثقات ''(اس کے تمام راوی ثقہ ہیں) جاال الدین سیوطی کی ''فیض الوعاء فی احادیث رفع الیدین بالدعاء 'محمد بن عبدالرحان زبیدی یمانی کی ''دفع الیدین فی الدعاء'' اورمولا ناظفر احمد عمانی کی اعلاء السنن جلد سوم میں ہی بیروایت موجود ہے۔

اس روایت کے سلسلے میں عدم جواز کے قائلین نے کوئی زیاوہ قابل توجہ بحث وکلام نہیں کیا ہے۔صرف پہ کہا جاتا ہے کہ حافظ بیشی تعدیل رجال میں متساہل تھے، ظاہر ہے روایت پر کوئی علمی کلام کے بجائے چلا تے انداز میں پچھ کہددینا کوئی زیاوہ قابل توجہ

روایت پر لونی ملمی کلام کے بجائے چیتے جا لے اعلاء السنن میں 'ابی'' کالفظ چھوٹ گیاہے۔ نے ہشیم کے بعد ابن لہیعہ سے زیادہ تو ی الحافظ نیس و یکھا (مسار أیست احفظ من ابن لهیعة بعد هشیم)

اب ظاہر ہے کہ کتا ہیں جل جانے سے کوئی آ دی اتنا تو ضعیف نہیں ہوجائے گا کہ نضائل واستجاب اور آ واب کے تعلق سے بھی روایات نا قابل قبول ہوجا کیں۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ لگے ہاتھوں ہاتھ اُٹھا کر دُعا ما لگنے اور ان کو چہرے پر پھیر لینے کے تعلق ہے اس غلط ہی کو دُور کر دیاجائے ، جوعلامہ ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ کے تجمرے ہے ہیدا ہوگئی ہے۔ اُٹھوں نے المعلل السمتناهیة فی الاحادیث الواهیة کتاب الدعاء میں صالح بن حیان عن محمد بن کعب عن ابن عباس وابن عمر کی روایت کے بارے میں کھاہے کر صحیح نہیں ہے۔ اور آ گے کھاہے 'وقال احمد بن حنبل لا یعوف بارے میں کھاہے کر جمعہ بعد الدعاء الاعن الحسن "

سابقه بحث وتفصيل كوذ بن مين ركعته موئة مزيديه بهي ملاحظه تيجية:

"وفى الباب حديث يزيد بن سعيد الكندى اخرجه الطبرانى فى الكبير، قال الحافظ فى الامالى وفيه ابن لهيعة وشخصه مجهول لكن لهذا الحديث شاهد الموصولين والمرسل ومجموع ذلك يدل على ان للحديث اصلاً ويؤيده أيضا عن الحسن البصرى باسناد حسن وفيه رد على من زعم أن العمل بدعة، واحرج البخارى فى الادب المفرد (ص ٩٠) عن وهب بن كيسان قال رأيت ابن عمرو ابن الزبير يدعو ان فيديران الراحتين على الوجهين وهذا موقوف صحيح قوى به الردعلى من كره ذلك. " (معليق على العلل المتناهية، ج١، ص٣٥٥، مطبوعه ادارة العلوم الاريه فيصل آباد، پاكستان، سنه اشاعت ندارد)

ینفذ و جواب میرانبیں بلکہ مشہور غیر مقلد عالم مولا ناار شادالحق اثری کا ہے، جنھوں نے علا مدا بن الجوزی کی العلل المتناهیة و فی الاحادیث الواهیة بعلی تحقیق تعلق تحریر کرے اسے مکتبدائریہ سے شائع کیا ہے۔ مولا ناائری نے کس زور دارانداز میں لکھا ہے کہ'' ہاتھا تھا کر دُعا کرنے سے متعلق روایت کی اصل ضرور ہے، جس کی تائید وتقویت ہے کہ'' ہاتھا تھا کر دُعا کرنے سے متعلق روایت کی اصل ضرور ہے، جس کی تائید وتقویت

نہیں ہوسکتا ہے۔ تساہل کی بات زیادہ سے زیادہ ای حد تک قابل تسلیم ہوسکتی ہے جس حد تک امام ترندی کے بارے میں۔ چاہے جس قدر کلام کیا جائے بیردوایت دُعا کے استخباب و جواز کے اثبات کے لیے کافی ہے۔

(۲) چھٹی حدیث فرض نماز کے بعد ہاتھ اُٹھا کرؤ عاما تکنے کے سلسلے میں بالکل صرح ہے۔ بیحدیث مختلف کتب میں مصنف ابن الی شیبہ کے حوالے سے آئی ہے۔ روایت بیہ ہے:

"اسود العامري عن ابيه قال صليت مع رسول الله عَلَيْكُ الفجر فلما سلم انحرف و رفع يديه و دعا."

لیعنی اسود عامری اپنے والد ہے روایت کرتے ہیں انھوں نے کہا کہ میں نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ فجر کی نماز پڑھی۔ جب آپ نے سلام پھیرا تو پیھیے مُر ساور دونوں ہاتھ اُٹھا کر دُ عاکی۔

اس روایت کوراقم الحروف ایک متقل نمبر کے تحت متعدل بنانے میں متذبذب ہے۔ تذبذب کی وجہ رہے کہ جن اہل علم حضرات نے فرض نماز کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُ عاکر نے کے سلسلے میں اس روایت کومندل بنایا ہے۔انھوں نے اس روایت کومصنف ابن الی شیبہ کے حوالے سے قل کیا ہے۔ لیکن ہمارے پاس مصنف ابن الی شیبہ کا جونسخہ ہے وہ الدار السّلفية بمبئ سے جناب مولانا مختار احمد ندوی کے زیر محمرانی شاکع ہوا ہے۔ ممل ۱۵ جلدیں بیں ۔ان میں سے سی جلد میں متعلقہ روایت ہمیں تبیس ملی ، جب که مصنف ابن الی شیبہ کمل ہے۔ آخر بیر کیامتمہ ہے۔اس روایت کا حوالہ جانال الدین سیوطی اور علامہ محمد بن عبدالرحمٰن زبيري يمانيٌّ نِهُمي بالرّتيب 'فض الوعاء في احاديث رفع اليدين بالدعاء ''اور " وفع البيدين في الدعاء" مين وياب ـ مولا ناظفر احد عثما في في محل اعلاء السنن كمّاب الصلوة (باب الانحراف بعد السلام وكيفيته وسنية الدعاء والذكر بعد المصلواة) مين بدروايت فقل كي باورصاف طور يراكها ب: "ويقويه مااخرجه المحافظ ابوبكر ابن ابي شيبة في المصنف عن الاسود العامري عن ابيه." (اعلاء السنن، جسم ١٦٨) اس حواله السايك وسيع انظر حقى عالم مولا ناصوفي عبدالحميد سواتی گوجرا نوالہ نے اپنی کتا بنما زمسنون ص ا 🖍 برنقل کیا ہے۔

غیرمقلدعلاء میں، مولا ناسیدند برحسین رحمۃ اللہ علیہ نے قاوی ندیریم ۲۲۵,۲۴۵ اور شخ می الدین اور ۲۳۵,۲۳۵ برمشہور غیرمقلد عالم مولا نامجہ صادق سالکوئی نے صلوٰۃ الرسول اور شخ می الدین نے البلاغ المین میں بیروایت نقل کی ہے۔ اور سمھوں نے مصنف ابن ابی شیبہی کا حوالہ دیا ہے۔ آخر بید کیا چکر ہے؟ بیدائی علم وخقیق کے لیے توجہ کا متقاضی ہے۔ کہیں ایسا تو نہیں ہے کہ الدارالسلفیہ والے نسخ میں کوئی گربرہ ہوئی ہے۔ صاحب صلاۃ الرسول اور شخ می الدین کے بارے میں تو اعتما دو ثوق کے ساتھ پھے تہیں کہا جا سکتا ہے کیونکہ ان کا تحقیق معیار کوئی زیادہ او نیچا نہیں ہے۔ لیکن غیر مقلدین کے شخ الکل فی الکل مولانا سیدند برحسین رحمۃ اللہ علیہ کا بہت سے مسائل میں اختلاف کے باوجود بہت زیادہ احترام کرتا ہوں ، اور ان کوئی برخیقیق روایت نقل نہیں کر سکتے ہیں۔ حضرت مولانا ظفر احمد عثانی رحمۃ اللہ علیہ کے ویکی برخیقیق روایت نقل نہیں کر سکتے ہیں۔ حضرت مولانا ظفر احمد عثانی رحمۃ اللہ علیہ کے ویکی انظری اور مایہ نازمقق ہونے میں بھی کوئی دورائے نہیں ہوگئی ہے۔ اس پر ترحملی ، وسعے انظری اور مایہ نازمقق ہونے میں بھی کوئی دورائے نہیں ہوگئی ہے۔ اس پر احکام القرآن ن ، اعلاء السنن ، امداوالا حکام وغیرہ کتابیں شاہد عدل ہیں۔

کھر ان دونوں سے قبل ندکورہ دونوں متقدیمن میں سے علامہ سیوطی و علامہ یمانی محدث و عالم، غالب گمان یہ ہے کہ ان اہل علم بزرگوں کے پاس مصنف ابن ابی شیبہ کا کوئی اور نسخہ رہا ہو، جس میں متعلقہ روایت موجودتی، یا یہ ہوسکتا ہے کہ حافظ ابو بکر ابن ابی شیبہ کا کوئی کی دوسری کتاب میں متعلقہ روایت موجودتی، یا یہ ہوسکتا ہے کہ حافظ ابو بکر ابن ابی شیبہ کا حکی دوسری کتاب میں مثلاً المسند بالا حکام میں بیروایت زیر بحث و گفتگورہی ہو۔ بہر حال جوبھی واقعی صورت حال رہی ہو۔ اہل علم وتحقیق کے لیے تلاش وتحقیق کا موضوع ہے۔ فی الحال تو معاملہ کچھینی سانہیں، بلکہ بڑی حد تک مشکوک ہے۔ اگر بات ضعیف روایت تک محدود ہوتی تو بھی مسئلہ صاف ہوجا تا۔ فی الحال تو مسئلہ قبوت کا ہے۔ اگر ہمارے سامنے دائر ق المعارف حیدر آباد وکن کا ایڈیشن ہوتا تو کوئی فیصلہ کیا جاسکتا تھا۔ مولا نا ابوالو فا افغانی رحمۃ المعارف حیدر آباد وکن کا ایڈیشن ہوتا تو کوئی فیصلہ کیا جاسکتا تھا۔ مولا نا ابوالو فا افغانی رحمۃ التٰ علیہ کے زیر گرانی مصنف ابن ابی شیبہ شائع ہور ہی تھی، پھی جلد یں شائع ہوئی تھیں، بھیہ جلدوں کا کیا ہوا، ہمارے علم میں نہیں ہے۔

دوسری مختلف کتب حدیث میں اسودالعامری کے حوالے سے جو مختلف طرق سے روایت یائی جاتی ہے، اس میں ' رفع بدید و دعا' کا اضافہ نہیں ملتا ہے' کلمہ انحرف' پر

انداز میں وُعاما نکے کہ شیلی کااندرونی ھتے چبرے کے سامنے ہو۔

جولوگ فہم حدیث اور منشار سول پر توجہ دینے کے بجائے صرف روایت حدیث اوراس کے الفاظ پر نظر رکھتے ہیں وہ یہ کئے جی ضرور کریں گے کہ روایت میں فرض نماز کا ذکر نہیں ہے، لیکن جولوگ فہم حدیث اور معانی حدیث پر بھی نظر رکھتے ہیں وہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ کی علی صالح کے موقع پر ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے میں کوئی قباحت نہیں۔ بلکہ اجاب و قبولیت کی نیادہ اُمید ہے۔ دوسری بات ہے کہ جب غیر فرض نماز وں میں ہاتھ اُٹھا کر دُعا کر سکتے ہیں تو فرض نماز وں کے بعد جوء ان سے افضل اور زیادہ اہم ہیں، ممانعت وعا کی کیا علت ہوسکتی ہے؟ ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے ہے تعلق بائلہ ، فقر وعا ہزی کا زیادہ اظہار ہوتا ہے۔ اس کی ممانعت وقباحت اسلای شریعت کے کسی ضا بطے ، اصول کے تحت نہیں آتی ہے۔ غالبًا عدم جواز کے قاکلین کو اس بات کا حساس واندازہ ہے کہ روایت ہاتھ اُٹھا کر دُعا ما نگنے پر والت کرتی ہے۔ اس لیے وہ اپنا پر انا ہتھیار استعال کرتے ہوئے روایت کو نا قابل استدلال واحتی جی بنا چاہے ہیں، یعن استدلال واحتی جی بنا چاہے ہیں، یعن استدلال واحتی جی بنا چاہے ہیں، یعن استدلال واحتی جی بنا خی سے اور سبب تفعیف روایت میں خط کشیدہ راوی عبداللہ بین نافع بن العماء کا ہونا ہے۔

عبدالله بن نافع بن العمياء كيار عين حافظ ابن جرع قلاني تقريب (جاء م عبدالله بن نافع بن العمياء كيار عبين حافظ ابن جرع قل أن المعالمة الكان المعالمة ا

عبدالله بن نافع بن العمياء عن ربيعة بن الحارث و قيل عبدالله بن الحارث وقيل عبدالله بن وبيعة بن الحارث وقيل عن عبدالمطلب بن ربيعة وعنه انس بن ابى انس وقيل عمران بن ابى انس و ابن لهيعة. قال ابن المديني مجهول وقال البخارى لم يصح حديثة و ذكره ابن حبان في الثقات. (تهذيب التهذيب، ١٢٠٥٠) لي يب بات ادهوري به بوري تفيلات كوما من ركت كي بعدفضل بن عباس والى روايت بحى آ واب وفضائل كي حد تك تو قابل اغتبار واستدلال بموجاتي به اور واقعي صورت حال و فهيل به جوعدم جوازك قالمين باوركراني كي سي كرت بيل بيات تو تهذيب حال و فهيل به جوعدم جوازك قالمين باوركراني كي سي كرت بيل بيات تو تهذيب عن كروه والي بيات تو تهذيب

روایت ختم ہوجاتی ہے۔مثلا ابوداؤد باب الامام یخرف بعد التسلیم ،سنن بیبی باب الامام یخرف بعد التسلیم ،سنن بیبی باب الامام یخرف بعد السلیم میں بیروایت اس طرح ہے:

یسحیسیٰ عن سفیان حدثنی یعلیٰ بن عطاعن جابو بن یزید بن الاسود عن ابیه انه صلی مع رسول الله مناشق صلواة الصبح فلما سلم انحوف م متدرک، مصنف عبدالرزاق، ترفدی، واقطنی وغیره مین بھی فجریاضح کی نماز، رسول پاک صلی الله علیه وسلم کے ساتھ اواکرنا مروی ہے، یہاں بھی ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کا ذکر نہیں ہے۔

مصنف ابن افی شیبه "باب من کان یستحب اذا سلم ان یقوم و ینحوف"

کتت اسودالعامری کی این والد ماجد سے روایت نقل کی گئی ہے جس میں آنخضرت سلی
الله علیه دسلم کے ساتھ نماز اداکرنے کا ذکر ہے، وہ کون کی نماز تھی۔ روایت میں کوئی تفصیل
نہیں ہے۔ بیروایت بھی " فلما سلم انحوف" پرختم ہوجاتی ہے۔ کہیں ایساتونہیں ہے
کد دیگر روایتوں کے پیش نظر کسی صاحب نے اس روایت میں حذف سے کام لیا ہو۔ جس
میں رسول پاک کے فیم کی نماز اداکرنے کا ذکر ہے، جس میں آپ سلی الله علیه وسلم نے
ہاتھ اُٹھاکر دُعاکی تھی۔ یہ "شوق تھے "سے کوئی بنیداز امکان نہیں ہے۔

(2) ساتویں حدیث حضرت نصل بن عبال کے حوالے سے مختلف کتب میں نقل کی گئ ہے۔اس سے بھی ہاتھ اُٹھا کر وُ عاکر نے کا استحباب و جواز ثابت ہوتا ہے، پوری سند کے ساتھ دوایت یہ ہے۔

"حدثنا على بن اسحاق احبرنا عبدالله بن المبارك قال اخبرنا ليث بن سعد حدثنا عبدالله بن العمياء عن ربيعه بن الحارث عن المفضل بن عباس قال قال رسول الله عليه المصلواة مثنى مثنى تشهد فى كل ركعتين و تضرع و تحشع و تسكن ثم تقنع يدك يقول ترفعهما الى ربّك مستقبلاً ببطونهما وجهك. "(رواه الترندي والتراقي)

بدروایت گرچه فرض نماز سے متعلق نیں ہے، تاہم آتا تو ثابت ہوتا ہے کہ آ دی خشوع وخضوع سے نماز پڑھے ادر اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوکر اس سے دونوں ہاتھ اُٹھا کر اس

نہیں ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ ایک راوی اگر ایک محدث کے زویک یا اس کے علم کی حد تک مجبول ہے تو بیضر وری نہیں ہے کہ دوسر مے حدثین و ناقد بن رجال کے زو کیک اور ان کے علم کے اعتبار سے بھی مجبول ہی ہو۔ مثلاً این المدینی کے نزویک عبداللہ بن نافع بن العمیاء مجبول ہے لیکن امام ابن حبان کے نزویک ان کا شار ثقات میں ہے۔

اس سے ظاہر ہے کہ رادی کی مجہولیت ختم ہو جاتی ہے اور روایت ضعیف کے بجائے حسن ہو جائے گی۔

سپچے غیر مقلدعلاء این مدین رحمۃ الله علیہ کی تجری پاکر بہت خوش ہیں کہ ہم نے بہت بڑا قلعہ فتح کرلیا۔ اور روایت کو نا قابل اعتبار و استدلال ثابت کردیا۔ ظاہر ہے کہ یہ ضرورت سے زیادہ بڑھی ہوئی منفی سوچ کا نتیجہ ہے۔ اگر سوچ متوازن ہوتی تو اختلاف آراء کی صورت میں مسئلے کے اس پہلوکو ترجیح دیتے جواصول شرعیہ کے تحت ، خداسے دُعا، اظہار تواضع واحتیاج کے زیادہ قریب ہے۔

امام شافعی نے عبداللہ بن نافع کی تعریف و تحسین کے ساتھ دو تین صدیث کی روایت بھی کی ہے۔ امام ابوحاتم نے ان کی کتاب کو اصح قرار دیا ہے۔ (الجرح والتعدیل جلد دو/ت۱/۸۸۱ق) امام نسائی جیسے خت ناقد نے ایک بارلیسس بید بیاس اورا یک بارثقه قرار دیا ہے۔ (تہذیب اجذیب ع۲ میں ۵۱۳)

ربی امام بخاری رحمة الله علیہ کی بات لم مصح حدیثه ، توبیان کے اعلیٰ معیار کے اعتبار سے ہے۔ راوی کی مجبولیت کی وجہ سے نہیں بلکہ حافظ میں پچھ کمزوری کی وجہ سے اعتبار سے ہے۔ جیسا کہ تہذیب میں نقل کردہ ان کے قول ' فی حفظ شک' سے ظاہر ہوتا ہے۔ ان سے روایت کرنے والے عمران ثقہ ہیں۔ بیان سے روایت کرنے میں متفرد نہیں ہیں، بلکہ عبداللہ بن لہیعہ نے بھی روایت کی ہے۔ (دیکھئے تہذیب البندیب ۲۲مس ۵۰) جب دوراوی کسی سے روایت حدیث کرس تو محد ثین کے زدیک اس کی مجبولیت ختم ہوجاتی ہے اور روایت سے روایت سے دوایت حدیث کرس تو محد ثین کے زدیک اس کی مجبولیت ختم ہوجاتی ہے اور

ان تمام باتوں کے پیش نظر ہی ابوداؤد، ترندی، ابن ماجہ، نسائی، ابن خزیمہ نیز امام منذری نے الترغیب والتر ہیب میں متعلقہ روایت کونقل کیا ہے۔اس نقطۂ نظر سے بھی اس

روایت پرسوچا جاسکنا ہے کہ قرون ٹلاشہ کی مجبولیت رادی خصوصاً آ داب وفضائل کے سلسلے میں مصر نہیں ہے۔ کیونکہ اس وقت جھوٹ وغیرہ کی اتنی اشاعت نہیں ہو کی تھی۔خاص طور سے احتاف کے یہاں قرونِ ٹلاشہ کی مجبولیت رادی مصر نہیں ہے۔

سی کھ حضرات بیشوشداور بے تکا نکت أمچھالتے ہیں کہ روایت کا فرض نماز کے بعد کی وُعا سے معنوی طور پر کوئی تعلق نہیں ہے۔ بیر صلاۃ اللیل وغیرہ سے متعلق ہے۔ بیداو فرار کے سوا کھی اور نہیں ہے۔ جب کہ مداراستدلال نفس نماز ہے کہ اس کے بعد ہاتھ اُٹھا کر بارگا واللی میں وُعاکرنے کا اثبات ہوتا ہے۔ جبیبا کہ علامہ ابوالطیب سندھی مدنی رحمۃ اللہ علیہ نے شرح ترندی میں وضاحت سے تحریر کیا ہے۔ وہ حدیث کامعنی اس طرح بتاتے ہیں۔

"اى ترفع يديك بعد الصلواة الدعاء وهو معطوف على محذوف اى اذا فرغت فسلم وارفع يديك بعدها سائلاً حاجتك."

(جابس 24م،اعلاءالسنن،ج ٣٠،٩٥٥)

حضرت تھانوی اقد س مرہ نے اپنی مشہور ومعروف کتاب التنسوف بسمعوفة احدیث التصوف ملائل التنسوف بسمعوفة احدادیت التصوف ملائل اس حدیث سے استدلال کرتے ہوئے لکھا ہے ' حدیث نماز میں خشوع کی مطلوبیت اور نماز کے بعد دونوں ہاتھ اُٹھا کر دُعا کر سنے کی مشروعیت پر ولائت کرتی ہے، جیبا کے مطلوبیت اور نمازیوں کامعمول رہا ہے نہ کہ نماز ہیں۔' یہی بات ابن العربی نے بھی کہی ہے۔

تمازیں خشوع و خضوع کے تعلق سے تمام دیگر روایتوں کے ساتھ زیر بحث و گفتگو روایت پرغور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ خشوع و خضوع ہرنماز میں مطلوب ہے۔اورای کے ساتھ ہاتھ اٹھا کر دُعا ما تکنے کی بات بھی آتی ہے۔لہذا بغیر کسی دلیل کے مطلق کی تقبید اور عام کی تخصیص سیح نہیں ہے۔ ہرنماز کے بعد، خاص طور سے سب سے اہم نماز، فرض کے بعد، ہاتھ اُٹھا کر دُعا کر نامستحب ومسنون ہوگا۔

بر المراب المراب المرافع المرافع الراب المرافع المراب المرافع المرافع

"حدثنسي احمد بن الحسن بن اديبويه حدثنا ابويعقوب اسحق بن

خالد بن يزيد الباسى حدثنا عبدالعزيز بن عبدالرحمن القرشى عن خصيف عن انس بن مالك عن النبى صلى الله عليه وسلم ما من عبد بسط كفيه في دبر كل صلواة ثم يقول اللهم الهى ابراهيم و اسحق و يعقوب الخ..... الاكان حقاً على الله ان لاير ديديه خائبتين."

(عمل اليوم وللياة م ٢٥٠ - ٣٩ ، كنر العمال ، ٢٤ ، م ٢٨ ، مطبوعه حيد رآباد)

يعنى جو بنده برنما زك بعد باتھ پھيلا كريد وُعا كرتا ہے كه ' خدايا جو مير الله ہا الربيم ، اسحاق اور ليقو بيليم السلام كا بھى الله ہا اور جرئيل و ميكائيل واسر افيل كا بھى الله ہے، ميں تجھ سے سوال كرتا ہوں كہ ميرى وُعا قبول فرما كيونكه ميں مجبور پريشان ہوں اور ميرى حفاظت فرما مير حدين ميں كہ ميں آزمائش ميں ڈالا جاؤں ، اور مجھے اپنى رحمت سے نواز كہ ميں گنہگار ہوں ، اور مجھ سے فقر دور كردے كه ميں مسكنت كا شكار ہوں ، اور مجھ سے فقر دور كردے كه ميں مسكنت كا شكار ہوں ، اور الله تعالى اس كے دونوں ہاتھوں كو خالى نبيں لوٹا ہے گا۔

محد شابین نے بیروایت باب مایقول فی دبو صلاة الصبح کویل میں انقل کی ہے۔ اس روایت میں دوراوی خصوصا عبدالعزیز بنعبدالرحن پر کلام ہے۔ انکہ ناقد بن رجال نے عبدالعزیز بن عبدالرحن القرشی پرعوماً تجریح کی ہے، البتہ دوسر داوی ضعیف کی تجریح کے ساتھ تو ثق بھی کی گئے ہے ابن معین نے ان کوا یک بار ''لیسس ب باس " اورا یک بار ثقد کہا ہے، ابوعاتم نے صالح قرار دیا ہے البتہ اختلا طاور سوء حفظ کی بات بھی کہی گئی ہے۔ امام نسائی ہے' لیس بالقوی'' کے ساتھ ' صالح'' بھی منقول ہے۔ ابن محمد فی نے ضعیف قرار دیا ہے۔ امام نسائی ہے' نیس بالقوی'' کے ساتھ ' صالح'' بھی منقول ہے۔ ابن مدوق 'قرار دیا ہے۔ یعقوب بن سفیان نے مرافق نے نظر اس بیس کہا ہے۔ ابن حباس نقل کیا ہے کہ پھوائمہ نے انھیں متروک مرار دیا ہے۔ یعقوب بن سفیان نے مرار دیا ہے۔ یعقوب بن سفیان نے مرار دیا ہے۔ یعقوب بن سفیان نے مرار دیا ہے وہ قابل قبولی ہیں۔ حافظ ابن حجر موافقت کی ہے وہ قابل قبولی ہیں۔ حافظ ابن حجر اس محت بھی موق سینی الحفظ خلط آخر ہ "کہا ہے۔

رونوں راویوں کی تفصیلات کے لیے دیکھیے تقریب اجہدیب جام ۲۲۳ بہذیب جلد سم ۱۳۳۰ میں ۱۳۳۳ میں ۱۳۳۳ میں ۱۳۳۳ میں ۱۳۳۰ میں ان الاعتدال ج۲ میں ۱۳۷۷)

متعلقہ روایت میں معنوی طور پر کوئی سقم نہیں ہے۔ دوسری حسن اور معمولی ضعیف روایت ہیں معنوی طور پر کوئی سقم نہیں ہے۔ باعتبار سند کے بیدروایت، کسی اور روایت پاراوی کے خلاف نہیں ہے۔ کیوں کہ ممانعت و عااور عدم جواز کے سلسلے میں کوئی واضح سجے اور متندروایت ہے، یہیں ۔ للبذاعدم جواز کے تائلین کے پچھ مفروضات اور بے بنیا دقیاس آرائیوں کے مقابلے میں تو، بہر حال روایت قابل ترجیح ہی ہوگی اور ضعیف سے ضعیف روایت بھی کسی کے ذاتی قیاس سے غنیمت ہی ہوگیا۔

اور پھرامت اور صلحاوعلاء کرام کاعملی تواتر ہے۔ ہمیں تاریخ کے کسی مرحلے ہیں بھی ایسا دور نہیں ملتا ہے کہ امت نے ہاتھا تھا کر دُعا کر نے کو بدعت اور غیر شرع عمل ہمور کا بل محمد کر قابل ترک سمجھا ہواور جب کسی ضعیف روایت کوامت کے ممل اور قبولیت کی تا سُدیل جائے تو وہ ضعیف نہیں رو جاتی ہے۔ ہاتھ اٹھا کر دُعا کرنے کوتلتی بالقبول کا درجہ حاصل ہے۔ ایس صورت میں کسی روایت کی اسادی کمزوری جمل پر قطعا اثر انداز نہیں ہوسکتی ہے۔ بہت سے الل علم کی رائے کے مطابق عمل کر لینے سے بھی بات کسی حد تک قابل قبول ہوجاتی ہے۔ المام تر مُدی رحمۃ اللہ علم المام تر مُدی رحمۃ اللہ علم کا اس بھل ہے کہ ویہ فریاد رہے جات کے اس کا یہی مطلب ہے اور ہاتھ اٹھا کر دُعا کرنے پرخواص وعوام اور اہل علم سب کا ہمیشہ سے اس کا یہی مطلب ہے اور ہاتھ اٹھا کر دُعا کرنے پرخواص وعوام اور اہل علم سب کا ہمیشہ سے عمل رہا ہے ، لہذا اس کے جواز واسح باب میں کوئی شہبیں ہونا چا ہے۔

(9) نویں روایت وہ ہے جے امام بخاریؓ نے اپی صحیح میں تماب الدعوات، باب رفع الایدی فی الدعاء میں حضرت الوموی اشعریؓ کے حوالے نے قل کیاہے۔

قال ابو موسی دعا النبی صلی الله علیه وسلم و رفع یدیه و رأیت بیساض ابسطیه سول پاکسلی الله علیه کا کردونون باتھوں کواس صد تک انتخابا کریں نے آپ کے بخل کی سفیدی و کھی ۔

ای باب بین امام بخاری تے حضرت عبداللہ بن عمر اور حضرت الن کی ایک ایک ا اے هذا طرف من حدیثه الطویل فی قصه قتل عمله ابی عامر الاشعوی وقدم موصولا فی المعازی فی غزوة حنین عليه وسلم يرفع يديه عنه صدره في الدعاء ثم يمسح بهاك (معنف مبدالرزاق، جعيم ٢٣٤)

یعنی آنخضرت صلی الله علیه وسلم وُعامیں اپنے ہاتھ سینے تک اُٹھاتے پھر اُٹھیں چہرہُ مبارک پر پھیر لیتے تھے۔

آئے امام عبد الرزاق رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں'' میں نے معمر کوالیا کرتے (یعنی ہاتھ اُٹھا کرئے والین کرتے والین کا تھا کرئے اور دونوں ہاتھوں کو چرے پر چھیرتے ) بار ہاد یکھا اور بذات خود میں بھی ایسانی کرتا ہوں۔' (وربسما رأیت معمر ایفعله وانا افعله)

(۱۲) اخبرنا سلام بن معاذ حدثنا حماد بن الحسن عن عنبه حدثنا ابو عمر المحوضى حدثنا سلام المدايني عن زيد السلمي عن معاويه عن قرة عن انس بن مالك قال كان رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا قضى صلوته مسح جبهته بيده اليمني تم قال اشهد ان الاالله الا الله

(عمل اليوم والليلة لابن في م ٢٩ مطبوعة حيدرة باددكن) ليعني آنخضرت صلى الله عليه وسلم جب ابني نماز پورى فرما ليستے تو اپنا دايال باتھ اپني بيشاني پر پھير ليستے تھے۔

(۱۳)عن مسدود حدثنا ابو عوانة عن سماك بن حرب عن عكرمة عن عائشة رضى الله عنها زعم أنه سمعه عنها انها رأت النبي صلى الله عليه وسلم يدعو رافعاً يديه يقول انما انا بشر فلا تعاقبني ايما رجل من المومنين آذيته اوشتمته فلا تعاقبني فيه.

(الادب المفرولين من ۱۵ - ۲۱۳ مطبوحة بره ۹ سال هي دوم - مندامام احمد بن صنبل طبع الآل، ن٢٠ م ص ٤٠ الجيع جديد ع٢ م ٢٢٥ - ٢٢٥ مسلم كتاب البروانصلة والصلة والآ داب )

امام عبدالرزاق نے اپنی سند ہے، بیروایت تھوڑے اختلاف الفاظ کے ساتھ اس طرح نقل کی ہے۔

عن عبدالموزاق عن اسرائيل بن يونس عن سماك بن حرب عن استرال، ج ٢٩٥٥، بها "ك مجدد بهما "همديكي كالمال، ح ٢٩٥٥ مطابق ترجم كيا كيا ب روایت بھی فقل کی ہے۔دونوں پس آنخضرت سلی اللہ علیہ دسلم سے ہاتھا تھا کروُعا کرنے کا صراحثاً ذکر ہے۔(دفع النبی صلی اللہ علیہ وسلم یدیہ وقال اللهم)

ان تیزوں روایتوں کی روشن میں شارح بخاری حافظ ابن ججرعسقلائی نے فتح الباری حاام ۱۹ میں تحریر والی میں ان لوگوں کا حاام ۱۹ میں تحریر فرمایا ہے ' حدیث اوّل (حضرت موں اشعری والی ) میں ان لوگوں کا رو ہے جو کہتے ہیں کہ اس طرح ہاتھ اٹھا کر صرف استسقاء میں وُعا کرنا جا ہے اور دوسری حدیث (لیمن حضرت عبداللہ بن عمروالی) میں ان حضرات کا رد ہے جواس بات کے قائل میں کہ نماز استسقاء کے سوادُ عامیں دونوں ہاتھ بالکل نہیں اٹھانا جا ہے ۔''

اس تعلق سے حافظ ابن جمر الله امام بخاری کی جزرفع الیدین اور الا دب المفرد نیز معین ، تر ندی الله بنائی اور حاکم کے حوالے سے چندروایتی بھی تائیدین نقل کی ہیں۔ ان تمام روایتوں میں ہاتھا تھا کر دعا کرنے کا ذکر ہے۔

حافظ ابن جمرعسقلاتی نے چوں کہ کتب حدیت کے نام بغیر صغیر، باب کے دیے ہیں۔ اس لیے راقم الحروف ہاتھ اُٹھا کر دُ عاکر نے سے متعلق روایات باب یاصفیہ کے حوالے کے ساتھ درج کرر ہاہے تاکہ قارئین کوزیادہ استفادے کا موقع اوراطمینان ملے۔

(۱۰) ہاتھ اٹھا کرؤ عاکرنے کے سلسلے میں ایک روایت امام بخاریؒ نے اپنی کتاب جزرفع الیدین اورامام مسلم نے میجے مسلم میں حضرت ابو ہریرہؓ سے نقل کی ہے روایت میں پہلے حلال روزی اور عمل صالح کی اہمیت بتلائی عمی ہے۔ اس کے بعدروایت کے الفاظیہ ہیں:

شم ذكر الرجل يطيل السفر اشعث اغبر يمد يديه الى السماء يارب يارب ومطعمه حرام و مشربه حرام و ملبسه حرام وغذى بالحرام فانى يستجاب لذلك. (رفع اليدين مم ١٨)، وملم شريف تاب الدعاء)

یعن پھرآپ نے ذکر فرمایا کہ ایک آ دمی لمباسٹر کرتا ہے اور پریشان حال اور غبار آلود ہوکر آسان کی طرف ہاتھ آٹھا کر دُعا کرتا ہے۔اے میرے رب میرے رب اور حالت یہ ہے کہ اس کا کھانا حرام ہے،اس کا پینا حرام ہے،اس کا لباس بھی حرام ہے اور حرام غذا ہے اس کا نشو دنما ہوا ہے، تو اس آ دمی کی دُعا کیے قبول ہوگی ؟''

(١١) عن عبدالرزاق عن معمر عن الزهرى قال كان رسول الله صلى الله

(۱۵) ایک بردی مشہور روایت ہے جو بہت کی کتب حدیث میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ روایت بیہے:

قحط المطرعاما فقام بعض المسلمين الى النبى صلى الله عليه وسلم يوم الجمعة فقال يا رسول الله قحط المطر و اجدبت الارض وهلك المال فرفع يديه ومايرى في السماء من سحابة فمّد يديه حتى وأيت بياض ابطيه يستسقى الله فما صلينا الجمعة حتى اهم الشاب القريب الدار الرجوع الى اهله الخ ..... (الادب المفرد باب رفع الايدى في الدعاء بخارى شريف كتاب الاستسقاء وباب الاستسقاء في المسجد الجامع مسلم باب الدعاء في الاستسقاء. موطا امام مالك كتاب الاستسقاء سنن ابن ماجه كتاب اقامة الصلوة، باب ماجاء في الدعاء في اللمتسقاء، نسائي، ابوداز د، مذكوره باب)

تمام روایتوں کونقل کرنا طوالت کا باعث ہوگا۔ ندکورہ کتب حدیث کے محولہ مقامات ویکھیے جاسکتے ہیں۔سب کا خلاصہ یہ ہے کہ لوگوں نے قبط سالی بھیتی خشک ہوجانے اور جان و مال کی ہلاکت کی اطلاع وی تو آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہاتھ اٹھا کر دُعا فرمائی۔اورخوب خوب بارش ہوئی۔ بعض روایتوں میں یہ بھی آتا ہے کہ آئی ندوردار بارش ہوئی کہ لوگوں نے اس کھم جانے کے لیے دُعاکرنے کی درخواست بھی گی۔ ہوئی کہ لوگوں نے اس کھم جانے کے لیے دُعاکرنے کی درخواست بھی گی۔ (۱۲) آپ سلی اللہ علیہ وسلم سے کسوف (سورج گربن) کے موقع پر بھی ہاتھ اُٹھا کردُعاکرنا فابت ہے۔

فى حياة رسول الله صلى الله عليه وسلم اذا انكسفت الشمس فنسذتهن لانظرن مايحدث لرسول الله صلى الله عليه وسلم فى انكساف اليوم فانتهيت اليه وهو رافع يديه يدعو ويكبرو يحمد

(مسلم شریف، جابی ۱۹۹۹) ۱۵) جنت البقیع میں آنخضرت صلی الله علیه وسلم سے باتھ اُٹھا کرؤ عاکرنا ثابت ہے:

فوقف في ادني البقيع ثم رفع يديه ثم انصوف. (رق اليدين التحاري بم ١٤)

عكرمه عن عائشة قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يرفع يديه يدعو حتى اتى الأسام له مما يرفعهما اللهم انما انا بشر فلا تعذبنى بشتم رجل شتمته او آذيته. (معنف عبدالرزاق، ج٢، ٢٥١) امام احمد ناسروايت كوتين سندول سے روايت كيا ہے۔ (ويكھے مندعا تشرج٢، ٢٢٥) نور الدين يبثى كي تحقيق كے مطابق شيول سندول كرواة مي ين ۔

مجمع الزدائدج ۱۰، ص ۱۷۸ نیز دیکھئے کنزالعمال حافظ متی ج۲، ص۲۹۔ تمام ردایتوں کے رواق، ساک بن حرب برآ کرمل جاتے ہیں۔

سب کامعنی ایک بی ہے ، یعنی حضرت عائشہ نے دیکھا کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم دونوں ہاتھ اُٹھا کر دُعا کر رہے ہیں کہ اے اللہ میں بشر بی تو ہوں اس لیے اگر میں نے کسی مومن کو تکلیف دی ہویا اسے بُر ابھلا کہا ہوتو اس کی وجہ سے جھے سزاند دینا۔ حضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ آپ در عامیں آئی دیر تک ہاتھ اُٹھائے رکھتے سے کہ میں اُس کا جاتی تھی۔

(۱۳) حبد ثنا على قال حدثنا سفيان قال حدثنا ابوالزناد عن الاعرج عن ابى هريرة قال قدم الطفيل عن عمرو الدوسى على رسول الله صلى الله عنليه وسلم فقال يا رسول الله ان دوساً قدعصت وابت فادع الله عليها فاستقبل رسول الله صلى الله عليه وسلم القبلة و رفع يديه فظن الناس انه يدعو عليهم فقال اللهم اهد دوسا و انت بهم. (الادب باب رفع الايدى في الدعاء، (ص ٢١- بخارى كاب ابهاده بالدعام للمركم كاب فضائل الصحاب برفع اليدي البخارى من المركم كاب فضائل الصحاب برفع المركم كاب فضائل المحاب المركم كاب فضائل المحاب برفع المركم كاب فضائل المحاب برفع المركم كاب المحاب المركم كاب المركم كاب فضائل المحاب المركم كاب فضائل المحاب برفع المركم كاب المحاب المركم كاب المحاب المحاب المركم كاب المحاب المركم كاب المحاب المح

یعنی حضرت طفیل بن عمر الدوی آنخضرت علی الله علیه وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا کہ یارسول الله قبیله دوس معصیت اور انکار میں گرفتار ہے، اس کے لیے بدؤعا کرد یجیے تو آنخضرت صلی الله علم سلم قبله کی طرف متوجہ ہوئے اور دونوں ہاتھوں کو اُٹھایا۔ حاضرین نے گمان کیا کہ آپ فبیلہ دوس کے لوگوں کے لیے بدؤ عاکر ہے ہیں۔ (لیکن ایسا نہیں تھا بلکہ ) آ ۔ نے دوس والوں کے لیے خداے وعاکی کہ خدایا انھیں ہدایت دے اور دوروں کے دوس والوں کے لیے خداے وعاکی کہ خدایا انھیں ہدایت دے اور

عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهما قال صلى رسول الله صلى الله على الله عنهما قال صلى الله عنه وسلم الفجر ثم اقبل على القوم فقال اللهم بارك لنا في مدنا وصاعنا -برك لنا في مدنا وصاعنا -

ر تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم فجر کی نماز ادا کرنے کے بعد مقتدیوں کی طرف متوجہ ہوئے اور مید دعافر مائی کہ اللہ ہمارے مدینہ میں برکت دے اور ہمارے مداور صاح (ناپنے کے پیانے) میں برکت رکھ دے)

(۲۳) ایک روایت محج این فزیمه می آگی ہے:

بین عبداللہ ذوالنجارین کی تدفین سے فارغ ہونے کے بعد آپ نے قبلہ زخ ہوکر اور دونوں ہاتھ اُٹھا کرؤ عافر مالی -

ان ۲۳ روایتوں کے علاوہ اور بھی روایتیں ہیں جن میں باتھ اٹھا کرؤ عاکرنے کا ذکر ہے اور اٹھی روایتوں کے چیش نظر جنی ، شافعی ، ما کئی ، حنبلی فقیبا ، ومحد ثین حتی کہ غیر مقلد علاء کے بھی ہاتھ اٹھا کرؤ عاکرنے کا استخباب و فعنیات نقل کیا ہے۔ بیشروع ہے امت کے علاء ، کامعمول رہا ہے۔ اور تاریخ کے کسی دور میں بھی ، ہاتھ اٹھا کرؤ عاکرنے اور پھر دونوں ہاتھوں کی ہتھیا ہوں کی ہتھیا گیا ہے۔

### محدثین اورغیر مقلدعلاء کی آراء

نماز کے بعد، وُعامیں ہاتھ اُٹھانے کے سلسلے میں، امام نووی رحمۃ اللہ علیہ کا نام قابل وَکر ہے۔ انھیں غیر مقلد حضرات خاصی اہمیت دیتے ہیں۔ آپ نے مسلم شریف کی شرح میں متعدد مواقع و مقامات پر ہاتھ اٹھا کروُ عاکرنے کے سلسلے میں لکھا ہے۔ اس کے علاوہ اپنی دو کتاب کتاب الا ذکار اور السم جمعوع جلد سوم خاص کرآ خرالذ کر کتاب میں خاصی تفصیل سے تحریر کیا ہے۔ ان کی کتاب ریاض الصالحین بھی ذکر وَ عاسے خالی نہیں ہے۔ تفصیل سے تحریر کیا ہے۔ ان کی کتاب ریاض الصالحین بھی ذکر وَ عاسے خالی نہیں ہے۔

صحیح مسلم میں، ای نوعیت کی ایک قدر سطویل روایت ہے، جس میں آپ سلی الله علیه وسلم کے '' جنت البقیع'' میں تشریف لے جانے اور وہاں طویل قیام فرمانے کا ذکر ہے اور ساتھ ہی ہی ہی ہے کہ آپ نے ، تین مرتبہ ہاتھ اُٹھا کر دُعافر مائی۔ (جاء البقیع فقام فاطال القیام ثم رفع بدیه ثلاث موات۔ (مسلم شریف، جام ۲۱۳)

اس کی شرح میں امام نووگ فرماتے ہیں کداس حدیث سے طویل وُعا کرنے اوراس میں دونوں ہاتھ اُٹھانے کا استجاب معلوم ہوتا ہے۔

(۱۸) امام بخاریؒ نے ولید کی بیوی کی اپنے شوہر کے تعلق سے شکایت اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کا ذکر کیا ہے۔ (جزر فع الیدین ۱۷) وضو کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہاتھ اٹھا کر دُعا فرمائی ہے اور وست مبارک کو اس حد تک بلند فرمایا کہ آپ کے بغل کی سفیدی نظر آنے گئی۔

دعا النبي صلى الله عليه وسلم بماء فتوضأ ثم رفع يديه فقال اللهم اغفر لعبيده ابى عامر و رأيت بياض ابطيه

(بخارى شريف باب الوضو عندالدعاء)

(۲۰) مسلم شریف کی ایک لمبی روایت میں اپنی امت کے لیے ہاتھ اٹھا کر دُعاکر نے کا ذکر ہے ''فرفع یدید وقال امنی امنی وبکی ''(مسلم شریف جابس ۱۱۲)

(۲۱) ایک روایت ، محدث ابن الی حاتم نے سندیج کے ساتھ حضرت الو ہر یره رضی اللہ عند سنقل فرمائی ہے۔ ان رسول الله صلی الله علیه وسلم رفع یدیه بعد ماسلم وهو مستقبل القبلة فقال اللهم خلص الولیدبن الولید۔

یعنی رسول السلی الشعلیہ وسلم نے سلام پھیرنے کے بعد قبلدر خ ہونے کی حالت میں دونوں ہاتھ اللہ اللہ علیہ وسلم کے حدایا ولید بن لیدکونجات دے۔

(معارف السنن جهم ١٣٣)

(۲۲) ایک اور قابل توجدروایت علامه سیدهم و دنگی و فاء الوفاء ج ام س ۱۳۵، ۳۸، اورمولاتا بیر تر یوسف بنورگ کی معارف اسن ج م ۱۳۳ پرموجود ہے۔ دیگر کتب احادیث وسیر میں جمی بیروایت یا کی جاتی ہے۔

امام نودی رحمة القدعلي نے المصحموع نسرح المهذب ميں ہاتھ الله نے اور چيرے پہتھیلیوں کو پھیر لينے کے تعلق سے میں روایتیں نقل کی ہیں۔ اور الن کے پیش نظر انھوں نے یہ فیصلہ کیا ہے کہ دُعا میں ہاتھ الله المستحب ہے۔ اعلم الله مستحب رکتاب المصحموع شرح المهذب لمشیر ازی ازی، "باب فی استحباب دفع المدین فی الدعاء حارج الصلوة وبیان جملة من الاحادیث الواردة فید. "م ۲۳۲۸ ۲۳۸م طوح المکتبر العاليد)

امام نووی نے تمام روایوں کونقل کرنے کے بعد آخر میں تحریر کیا ہے کہ جوتخص ان احادیث کوان کے مواقع کے ساتھ خاص کرتا ہے وہ فض غلطی پر ہے۔ (السمق صود ان یعلم ان من ادعی حصر المواضع التی وردت الاحادیث بالرفع فیہا فہو غالط غلطاً فاحشاً)

انھوں نے اپنی کتاب، کتاب الاذ کار میں بھی نماز کے بعد ہاتھ اُٹھا کر وُعا کرنے کو جائز قرار دیا ہے اور ترندی کی حضرت عمر رضی الله عندوالی، اور ابوداؤد کی حضرت ابن عباس والی روایت سے استدلال کیا ہے۔ (دیکھئے کتاب الاذ کارص ۲۳۵)

حافظ ابن جرعسقلانی رحمة الله علیه نے بھی وُعا میں ہاتھ اٹھا نے کو جائز ومستحب قرار دیا ہے۔ انھوں نے فتح الباری کی گیارھویں جلد میں رفع الیدین فی الدعاء کے تعلق سے خاصانف کی کام کیا ہے اور عدم جواز کے قاملین کے شہات واعتر اضات کا جواب دیا ہے۔ حافظ صاحب رحمة الله علیہ نے فتح الباری جلد السے محافظ صاحب رحمة الله علیہ نے فتح الباری جلد السے محافظ صاحب رحمة الله علیہ نے فتح الباری جلد السے میں کشر واینیں نقل کرنے کے بعد لکھا ہے" اس بارے میں کشر و ما کہ نے بین '(الاحدادیث فیی ذلک کشیر ق) اس طرح اپنی کتاب بلوغ المرام میں احدیث مسلے میں مان سے جوروایتیں نقل کی ہیں ان سے بھی حافظ صاحب کا نقط معلوم ہوجاتا ہے۔

ی باتھوں بلوغ المرام کے مشہور ومعروف شارح شیخ محمد بن اساعیل الامیسسر السسسی الصنعانی کی رائے و تحقیق کو پیش کر دینا بھی مناسب ہوگا۔ موصوف کا شارغیر مقلد علم ایس بہوتا ہے۔ اس لیے غیر مقلد حضرات کے نز دیک ان کی بڑی اہمیت ہے۔ مقلد علم ایس جو عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے بلوغ المرام کے باب صلاۃ الاستاء میں حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے بلوغ المرام کے باب صلاۃ الاستاء میں

حضرت عائشه صدیقه رضی الله تعالی عنها سے ایک طویل روایت نقل کی ہے، جوابوداؤر میں ہے۔روایت کی سند، بتحقیق حافظ صاحبؓ جیدہے۔(واسادہ جید)

بوایت میں اس بات کی صراحت ہے کہ لوگوں نے قط سالی ک شکایت کی تو آپ سلی الله علیہ وسلم نے ہاتھ اُٹھا کہ وُ عافر مائی۔ شم رفع یدیہ فلم یزل حتی دُنی بیاض ابطیه ..... ورفع یدیه ثم اقبل علی الناس.

اس روایت پر بحث کرتے ہوئے شیخ یمنی رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہاس حدیث میں دوایت پر بحث کرتے ہوئے شیخ یمنی رحمة الله علی میں دُعا کے وقت ہاتھا تھا نے کے لیے دلیل شرعی موجود ہے۔ رفسی المحدیث دلیل علی شرعیة رفع الیدین عنک الدعاء سبل السّلام ص ۱۵، ۲۰)

آگے انھوں نے تحریر کیا ہے کہ "قد ثبت رفع البدین عند الدعاء فی عدة الحادیث" یعنی دُعا کے وقت ہاتھ اُٹھا نا متعدوا حادیث سے ثابت ہے۔ مزیدا طلاع دیت ہیں کہ اس تعلق سے علامہ منذری نے ایک رسالہ تحریر کیا ہے۔ امام نووی کا بھی حوالہ دیا ہے۔ اور جن روا یتوں سے شبہ پیدا ہوتا ہے ان کا موقع وکی متعین کرتے ہوئے مسئلے کی وضاحت کی سے دید ہوئے مسئلے کی دید ہوئے ہوئے مسئلے کی دید ہوئے کی دی دید ہوئے کی دید ہوئے کا دید ہوئے کی دید ہوئے کی

باتھ اُٹھا کر دُعا کرنے کے سلسلے میں ، اُٹھوں نے سبل السّلام کی چوتھی جلدص ۱۳۲۹۔

۱۳۳۰ میں بھی بحث کی ہے۔ راقم الحروف نے نمبراا، پر جوروایت قبل کی ہاس کی تائید کرتے ہوئے لکھا ہے کہ دُعا میں ہاتھ اٹھا نا آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

پھر ابوداؤدکی ایک روایت کا حوالہ ویتے ہوئے لکھا ہے کہ دونوں ہاتھوں کومونڈ ھے تک دُعا میں اُٹھان جا ہیے۔ (اُن ترفع یدیک حدول مسکبیک)

آ گے حضرت عمرضی اللہ تعالی عنہ کی روایت نقل کر کے (جے راقم الحروف نے اپر نقل کیا ہے۔ کیا ہے کہ اس حدیث میں دُعا سے فراغت کے بعد دونوں ہاتھوں کو چر سے پر پھیر لینے کی مشروعیت کی دلیل ہے لیا فید دلیل علی مشروعیة مسح الیدین بعد الفراغ من الدعاء۔

ل وكان المناسبة انه تعلى لما كان لايردهما صفراً فكان الرحمة اصابتهما وفناسب افاضة ذلك على الوجه الذي هو اشرف الاعضاء احقها بالتكريم.

مولا ناعبدالرحن مبار كيوري اورمولانا عبيدالله مبار كيوري كاعلاء الل حديث بيس، جو على وقتيق حيث المحلى وتحقيق حيث الله وقتيق حيث المحلى وتحقيق حيث المحلى وتحقيق حيث الله وقتيت من ووكري معتمة الله عليه في شرح تحقة الله ووي كي جلداول وورم دونول مين قرض نمازك بعد باتحا الحاكم كروعا كرفيا كرفي كرفي الدقول المستقبول الم

جامعہ سلیفہ بناری سے شائع ہونے والا رسالہ 'محدث' بابت جون ۱۹۸۲ء میں مولانا عبیداللہ مبارک سے شائع ہونے والا رسالہ 'محدث' بابت جون ۱۹۸۲ء میں مولانا عبیداللہ مبارکورگ نے ایک استفتاء کا طویل جواب (ص ۱۹ تا ۲۹) رقم فرمایا ہے، جس میں انھوں نے لکھا ہے کہ فرض نمازوں کے بعد آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بلند آواز ہے۔ سے وَعاکرنامتعددروایات سے مفہوم ہوتا ہے۔

آ مُحررةم طرازين:

''فرض نمازوں کے بعد دونوں ہاتھ اٹھا کرؤ عاما نگنا بھی، آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔ جن روایات میں ہاتھ اٹھا کرؤ عاما نگنے کا ذکر آیا ہے، اگر چان میں ہے ہر ایک پر کلام کیا گیا ہے۔ مگروہ ایسا کلام نہیں ہے کہ ان احادیث پرموضوع ہونے کا تھم لگایا جا سکے۔ اس لیے ان سے امام کے لیے، فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کرؤ عاکرنے کا جوازیا استجاب ثابت ہونے میں کوئی شبر نہیں اور چوں کہ کی روایت میں اس طرح و عاکرنے کی خصوصیت، آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم کے لیے یا امام کے لیے ثابت نہیں، اس لیے فرض نماز کے بعد ہاتھ اٹھا کرؤ عاما نگنا امام ومقتری دونوں کے لیے جائز ہوگا۔''

" ہمار ئے بزدیک اولی اور افضل واقرب الی السنتہ یہ بات ہے کہ امام سلام پھیر کر اذکار ما تورہ کے بعد مقتر ہوں کی طرف مڑکر دونوں ہاتھ اٹھا کر ادعیہ ما تورہ آ ہستہ آ ہستہ پڑھیں اور اگر یا دنہ ہوں تو اپنی خواہش اور حاجت کے مطابق اپنی زبان میں وَعا کریں، خواہ اجتماعی شکل میں ہویا انفرادی صورت میں۔"

" مارے نزدیک فرض نماز سے سلام بھیرنے کے بعد بغیر الترام کے امام اور مقد یوں کا ہاتھا گی شکل مقد یوں کا ہاتھا گی شکل مقد یوں کا ہاتھا گی شکل

نواب مدیق حسن خال قوجی ، بھو پائی کا غیر مقلدعلاء میں جومقام ہے وہ ظاہر ہے۔
ان کا حوالہ میں بعد میں دینا جا ہتا تھا، لیکن چونکہ انھوں نے بھی بلوغ الرام کی ایک شرح
لکھی ہے جس کانام 'مسک السحت م' ہے۔اس لیے یہیں پرحوالہ دے دینامناسب
معلوم ہوتا ہے۔نواب صاحب رحمة الله علیہ نے کتاب کے باب الاسترقاءاور باب الذکر
والدعاء میں ہاتھ اٹھا کرؤعا کرنے کی تائید کی ہے۔

باب الاستقاء کی روایت و بحث "مسک المحتام" کی دوسری جلد میں ص ۱۸ اے ص ۱۸ اتک پھیلی ہوئی ہے۔نواب صاحبؒ نے دُعامیں ہاتھ اٹھانے کی تائید میں بہت می صحیح روایتی نقل کی ہیں،اس تعلق سے جوشبہات ہیں سب کا از الدکرتے ہوئے یے تحریر فر مایا

> " در پنجادلیل است برمشر دعیت رفع الیدین نز در عام' " طابت شده است رفع یدین در دُعاء در یک صدحدیث '

( و يكيف مسك الخمام مطبونه بيمو بال١٣١٠ هـ )

نزل الا برار كتاب كى غير مقلدين على ميس برسى الميت باورات بنيادى كتاب كى حيثيت حاصل ہے۔ حيثيت حاصل ہے۔

کتاب کے 'باب آ داب الدعا ' میں کہا کیا ہے کددائی بوقت وُعاا پناہا تھا فھائے۔ دونوں ہاتھ بھیلائے ہوئے کندھوں کے برابر افھانا آ داب وُعا میں سے ہے کیوں کہ آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم فی شانف مواقع نی ، قریبا تمیں مواقع پر ہاتھا تھائے ہیں۔ پھر حضرت سلمان اور حضرت انس دائی روایت نقل کی ہے۔

آگے مزید لکھا گیا ہے کہ جود ما بھی ہواور جس وقت بھی کی جارہی ہوخواہ پنج وقت ممازوں کے بعد یااس کے علاوہ ، سی وقت ، ان دُعاوَں میں ہاتھ اُٹھانا حسن ادب ہے ، اس پراحادیث کاعموم وخصوص دلالت کرتا ہے۔ اس ادب کے جبوت میں یہ بات مفزنییں کہ بعد العسلوٰة رفع ید کے بارے میں کوئی روایت نہیں ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ یہ چیز سب کومعلوم محمی ، اس لیے اس موقع کے لیے خصوصی تذکرہ لوگوں نے نہیں کیا۔ اور حافظ ابن القیم قدس سرو نے جو بعد العلوۃ دُما میں رفع یہ کا انکار کیا ہے وہ مرحوم کا وہم ہے۔ (بزل الا برارض ۳۷)

(ترجمان ۱۷ رخبروا كوره ۱۹۷۵)

غیرمقلد حضرات کے نز دیک مولانا ثناء الله امرتسری رحمة الله علیه ( فاضل دیوبند ) کا جو مقام ومرتبہ ہے وہ کسی اہل علم سے پوشیدہ نہیں ہے، مولا ناامرتسری کیصتے ہیں کہ: ''صلاۃ مکتوبہ کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دُعاما کُلّے کا بعض طرق سے ثبوت ہے۔''

( نآدی څائيه چه جر ۳۱۸)

سید مابق کوعلا ء اہل حدیث بڑی قدر کی نگاہ ہے دیکھتے ہیں۔ انھوں نے فقد النہ کے نام ہے ایک بڑی اہم اور انچھی کتاب کھی ہے۔ کتاب کی دس جلدیں ہمارے مطالع سے گذری ہیں۔ اس کی چوتھی جلد میں آ واب دُعا کے عنوان کے تحت انھوں نے تحریر کیا ہے وونوں ہاتھوں کومونڈ ھے تک اُٹھا نا چا ہے۔ جیسا کے ابوداؤد کی روایت سے واضح ہوتا ہے، جوحفرت عبداللہ ابن عباس سے مروی ہے۔ وفع الیدین حذو المنکبین.

(فقة السندج يم جن ٢٩مطبوعه دارالبيان كويت ١٩٦٨ع)

ادب نمبر سما میں آ سے لکھتے ہیں'' دونوں ہاتھوں کو دُعا کے بعد اپنے چبرے پر پھیر لے۔'' (ایساس ۲۱۲)

جہوری ترجمانی میں ہم محدث كبير علامدانورشاه كشميري كى تحقيق نقل كروينا جا ہے

ئيل-

مولاناسید بدرعالم میرشی مهاجر مدنی رحمة الله علیه نے حضرت کشمیری کی تقاریر بخاری کوفیض الباری کے نام سے مرتب کیا ہے۔ حتماب کی دوسری جلد میں مسئلہ وَ عا پر متعدد مقامات پر کلام فرمایا ہے۔ (مثلاج میں ۳۱۳ میں ۳۱۸ نیزنیل الفرقدین (ص۱۲۳) میں مسئلہ وَ عا پر وَثَنى وَ الله ہے۔ (مثلاج میں ۳۱۸ میں ۱۳۳ میں دوشنی والی ہے۔ (مثلاج میں ۳۱۸ میں مسئلہ وَ عالیہ دوشنی وَ اللہ ہے۔)

ر مرا میں ہے۔ کہتے ہیں کہ آب صلی حضرت تشمیری رحمة الله علیہ نے بوی جی تلی بات فرمائی ہے۔ کہتے ہیں کہ آب صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثر وَعا کیں بطور ذکر ہوا کرتی تھیں۔ آپ ہیشہ رطب اللمان رہتے تھے۔

ائے ہیں: '' دوام ذکر کے باوجود دُعا کورفع ید پر منحصر کرنا سچے نہیں ہے، نہیں ہی میں، ہماراعمل ای پر ہے۔' (رسالہ مدث جون ۱۹۸۲ء)

مولانا سیدنڈ برحسین صاحب رحمہ اللہ علیہ، اہل حدیث علماء کے شخ الکل فی الکل بیں ،انھوں نے فاوی نذ بریہ میں تحریر کیا ہے:

" نماز کے بعد دُعایس ہاتھ اٹھانا ثابت ہے جیسا کہ عسمل المیوم و اللیلة میں ابن سن نے ذکر کیا ہے۔ 'پھروہ روایت نقل کی ہے جس کی راقم الحروف نے نمبر ۸ میں نقل کیا ہے۔ روایت کا یہ جملہ مامن عبد یبسط تحفیه فی دبر کل صلاحقا بل توجہ ہے۔ روایت نقل کرنے کے بعد صاحب فاوی نذیریہ کہتے ہیں۔

"اس حدیث سے صلاقہ کمتوبہ کے بعد ہاتھ اٹھانا ٹابت ہوتا ہے، اس کی سند میں عبدالعزیز بن عبدالرطن مشکلم فیہ ہیں، جیسا کہ میزان الاعتدال میں ہے کیکن یہ بات نماز کے بعد وُعا کے استحباب کے منافی نہیں کیونکہ ضعیف روا نیوں سے استحباب پر استدلال کیا جا سکتا ہے۔'

اس کے بعدمولانا سیدنذر حسین رحمۃ اللہ علیہ ہے ابن کثیرادرمصنف ابن الی شیبہ کے حوالے سے دوروایتی نقل کرتے ہوئے لکھا ہے۔

"ان سب رواینوں سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے فرض مازوں کے بعد ماتھ اٹھا کرؤ عاما سکنے کا تولی اور فعلی دونوں تبوت موجود ہے۔"

( فآوي نزيريه - جع ايم ۲۷۵)

علاء اہل صدیث میں ایک نمایاں ترین نام مولانا حافظ عبد الله روپر ی رحمة الله علیه کا ہے۔ راقم الحروف نے ان کی بہت ی تحریریں پڑھی ہیں۔ ان سے مولانا روپر گ کے وسیج المطالعة اعتدال بند اور انعماف بند ہونے کا جوت ملتا ہے (مثلاً تمین طلاق کے مسئلہ میں دلائل کی روشی میں علاء اہل حدیث سے اختلاف کیا ہے )

مولاناروپڑی نے حافظ ابن ہمام، حافظ ابن مجرِّ ادرامام نووی کے حوالے سے یہ لکھتے ہوئے کہ نظائل اعمال اور تر نیبات و تربیبات میں ضعیف حدیثوں پر عمل کرنا جائز اور مستحب ہے ، لکھ ہے'' نماز کے بعد وُعا کے لیے دفع یہ جائز ہے۔''

دیے ہیں، کین آ مے بیخود ہی لکھ جاتے ہیں کہ چبرے پر ہاتھ پھیرنے کے بارے میں مرف ایک دوحدیثیں وارد ہیں جولائق جست نہیں۔ (فاول ابن تیب ہے۔ ۲۲، ۱۹۵۰) وہ کہتے ہیں کہ نماز کے بعد نہیں بلکہ نماز کے اندردعا کرنا اور ہاتھ اُٹھا کردعا کرنا ٹا بت ہے۔ موال یہ ہے کہ ممانعت کی آپ کے پاس کتی روایتیں ہیں۔ کیاا کی دوروایتیں جواز واستیاب کے لیے کافی نہیں ہوسکتی ہیں؟

امام ابن قیم کا وعویٰ یہ ہے کہ نماز کے سلام کے بعد قبلہ کی طرف یا مقتدی کی طرف متحدی کی طرف متحدی کی طرف متحدی ہوکر دعا کرنا بالکل ٹابت نہیں ہے اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلیلے میں کوئی سیح اور نہ حسن روایت ہی مروی ہے۔ البتہ نماز کے اندر دعا کیں کرسکتا ہے۔ سلام سیجر بعد مناجات کا سلسلہ منقطع ہوجا تا ہے اس لیے نماز کے بعد دعا کرنا غیر مشروع ہے۔

(زادالمعاد مبلداة ل عمر ٥٨-٢٥٤)

لیکن یہ دعویٰ میچ نہیں ہے۔ نماز کے بعد آنخضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے دعا کرنا اور مقد یوں کی طرف متوجہ ہونا میچ بخاری کی روایتوں سے ثابت ہے۔ اس بات کے پیش نظر مولا ناظفر عثانی رحمۃ اللہ علیہ نے امام این قیم کے دعو بے پر حمرت و تعجب کا اظہار کیا ہے۔ (دیکھتے اعلاء السنن، ج۲م م ۱۵۸-۱۵۹)

آئندہ صفحات میں نماز کے بعد مطلق دعا کے سلسلے میں بحث کریں گے۔ نماز کے بعد ہاتھا ُٹھا کردعا کرنے کے سلسلے میں قار ئین پڑھ چکے ہیں۔

## نماز کے بعد مطلق دعا کابیان

قدیم علاء غیرمقلدین نماز کے بعد وعا اور اس میں ہاتھ اُٹھانے کو جائز قرار دیتے رہے ہیں جیسا کہ سابقہ تفسیلات سے واضح ہوتا ہے۔ لیکن بیشتر جدید غیرمقلد علاء، کچھ عرب علاء اور امام ابن تیم گی کمزور تحقیق سے متاثر ہوکر نماز کے بعد ہاتھ اُٹھا کر دعا کرنے اور پھر انھیں چھر سے بچیر لینے کا بی صرف اُٹکار نہیں کرتے ہیں بلکہ سرے سے دعا کو بی بدعت قرار دیتے ہیں اور اس کوشر عاً وعملاً ترک کر چے ہیں۔ ان کی

بات ہے کہ رفع ید محض بدعت ہے، کو تکہ اس کے بارے میں بت سارے اقوال میں ہدایت ہے البتہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے نماز کے بعد رفع ید کم کیا ہے۔ یہ حال اذکار واور ادکا بھی ہے، کہ آپ نے اپنے لیے وہ اذکار شخب فرمائے تھے، جن کا انتخاب اللہ تعالی نے آپ کے لیے کیا تھا۔ بقیہ چیزوں کی آپ نے امت کورغبت ولائی۔

"اس کے پیش نظراب اگر کوئی شخص نماز کے بعد دُعامیں ہاتھ اُٹھانے کا التزام کرتا ہے تو گویااس نے آپ کی تر غیبات پڑمل کیااگر چہ آنخضرت سلی التزام کرتا ہے تو گویااس نے آپ کی ترغیبات پڑمل کیااگر چہ آنخضرت سلی التدعلیہ وسلم کاممل اس پر بہت زیادہ نہیں ہے۔''

ال كے برعكس عدم جواز كے قائلين نے جو تكتے اور تحقیقات پیش كی ہیں وہ كوئی زیادہ اطمینان بخش نہیں ہیں۔ ایسے علاء میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ، ابن قیم، شیخ عبدالرحمٰن، شیخ عبدالرحمٰن، شیخ عبد بن جمر وغیرہ كے نام ليے جاتے ہیں۔ ان حضرات كی راقم الحروف نے تحریریں اور تحقیقات پڑھی ہیں۔ سی جات ہیں ہے كہ ہمیں ان كی تحقیقات وتح ریات سے اطمینان نہیں ہوا۔ اور ایسا لگتا ہے كہ افھیں خود اطمینان نہیں ہے۔

شخ الاسلام امام ابن تیمیه رحمة الله علیه اپنے فقاوے کا ۲۲ ویں جلد میں نماز کے بعد وَعَا كَرِنْے كے سلسلے میں بحث و گفتگو كرتے ہوئے أسے بدعت، غیرمستحب و غیرہ قرار

مساجد میں دوچیزیں فاص طور ہے دیسے کے لیے ملتی ہیں۔ایک توب پر داہی ہے نظے سر
نماز پر ھنا، دوسری یہ کہ ساام پھیرتے ہی بغیر ذکر و دعا کے اُٹھ کھڑے ہوتے ہیں اورات
"سنت پر عمل' کانام دیتے ہیں اورا حادیث میں فرض نماز کے بعد دعا کرنے کے سلسلے میں
جوروایات ہیں اُنھیں سلام سے پہلے، نماز کے اندر کی دعاؤں پر محمول کرتے ہیں۔ شخ
الاسلام ابن تیمیہ اورامام ابن قیم کی بھی بہی تحقیق ورائے ہے۔

لیکن ذکر و دعا کے تعلق ہے تمام روایتیوں کے مطالعہ سے ان حضرات کی تحقیق ورائے میں برصواب معلوم نہیں ہوتی ہے جوتمام دعاؤں کونماز کے اندرسلام سے پہلے برمحمول کرتے ہیں۔

جن محدثین اورعلائے اہل حدیث کے حوالے گذشتہ صفحات میں دیے گئے ہیں وہ نماز کے بعد دعا کومسنون قرار دیتے ہیں۔ پچھ غیر مقلّد علا بھی یہی کہتے ہیں۔ دستورامتی غیر مقلّدین کے طلعے کی مشہور کتاب ہے، جس میں تحریر کیا گیاہے:

" الله عليه والله " الله عليه والله على الله عليه والله عليه والله والله

(دستورائتی بس ۱۱ بسطوعه الکتاب انزیشش ۱۹۸۹ء) شبوت میں کتاب کے مصنف شیخ الحدیث مولا نا پونس قریشی وہلوی نے ابودا و دمتر جم مسل ۱۳۵ کا حوالہ دیا ہے۔

اس تعلق ہے سب سے واضح ثبوت وولیل وہ روایت ہے جسے امام ترندی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابوامامہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے توسط سے نقل فرمایا ہے۔ اور ان کی تحقیق کے مطابق روایت حسن در جے کی ہے۔

عن ابى امامة رضى الله تعالى عنه قال: قيل لرسول الله صلى الله عليه وسلم اى الدعاء اسمع؟ قال جوف الليل الآخر و دبر الصلوات المكتوبات وقال حديث حسن. (ترمذي كتاب الدعوات)

این فزیرنے اس رویت کی سند کونچ قرار دیا ہے۔ صحیحہ ابن مخویمه۔

(ماشدریاض السالین بر ۲۳ می ۱۰ بانی سائل الدعا)

صاحب مشکوة محدث تمریزی نے اس روایت کو کتاب السلوة کے باب الذکر بعد
السلوة کی نصل ثانی میں نقل کیا ہے۔ ترندی کے حوالے سے حضرت امام شوق نیموی رحمة
الله علیہ نے اپنی کتاب آ فارالسنن جلداوّل بھی ۱۳۲ا پر باب ماجاء فی الدعاء بعدالمکتوبة میں
نقل فی ال

اس روایت کے ایک راوی ابن جریج میں معمولی کلام ہے۔ بقیدر جال مشہور غیر مقلد اللہ مولان عبید اللہ مبار کیوری رحمة اللہ علیہ کی حقیق کے مطابق ثقد ہیں۔ "رجال ثقات" (الفاتع، جرم ۳۲۲م مطبوعہ بناری، ۱۹۹۵م پوتما ایڈیٹن)

ابن حجر عسقلائی نے ہدایہ کی تخ ہے، درائی میں نقل کر کے اس کے روایت کو ثقہ قرار دیا ہے۔ (دیکھے درایہ سمار) روایت کا ترجمہ ہیہے۔

آ تخضرت صلی الله علیه وسلم سے دریافت کیا گیا کہ یارسول الله ، الله کنز دیک کون ک دعازیاده مقبول وسموع ہے؟ آپ نے فرمایا کہ آخر شب کے وسطی اور فرض نمازوں کے بعدی دعاسب سے زیادہ مقبول ہوتی ہے۔

جوحضرات نماز کے بعد دعا کے قائل نہیں ہیں، وہ روایت میں موجود لفظ ''دیر''کوآخر کے معنی میں لیتے ہیں۔لیکن دیگر بہت ہی روایتوں اور زیر بحث روایت کے سیاق وسباق کے الفاظ کے پیش نظر ''ویر'' کوآخر کے معنی میں لینا خلاف حقیقت ہے۔دوسری بات یہ ہے کہ لفظ ''دیر'' آخر، بعد، دونوں معنی میں آتا ہے تو صرف ایک معنی میں لینے کے لیے اصرار وضد چہ معنی دارد؟اس میں کوئی شبہیں ہے کہ آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم سے نماز کے آخر میں سلام سے پہلے بھی دعا کیں فرمانا ثابت ہے۔لیکن تمام دعا کول کوسلام سے قبل نماز کے آخر میں سلام سے پہلے بھی دعا کیں فرمانا ثابت ہے۔لیکن تمام دعا کول کوسلام سے قبل نماز

مولانا عبیدالله مبار کپورگ نے بھی زیر بحث روایت میں فدکور دُعا کوفرض نماز کے بعد پرمحول کیا ہے۔اور''فی دیرکل صلاق'' کوعقب کل صلاق کے معنی میں لیا ہے۔ (دیکھیے مرعاة جلد سیس سا

حافظ ابن مجرعسقلانی رحمة الله علید نے حتابلہ (مثلاً ابن تیم، ابن تیمیہ ) کے اس وقوے کی کہ بیحدیث نماز کے اندر دُ عاکر نے سے متعلق ہے، تر دید کرتے ہوئے لکھا ہے۔ ''بیدوی' ' ذہب الل الدور' کی روایت سے رد ہوجا تاہے کیونکہ اس روایت میں آویہ ہے کہ وہ ہرنماز کے بعد تبیع پڑھتے تھے اور یہ یقیناً نماز کے بعد ہوتی تھی۔''

(جابرى ٢٥ مر مرحة الله عليه في الجامع المحج جلد دوم مي جوباب قائم كيا ہاك الم عليم على الله عليه كرجمة الله عليه كرجمة الباب عدائم الله عليه كرجمة الباب كرجمة الله عليه كرجمة الباب كرجمة الله عليه كرجمة الله علم حديث كابر طالب علم واقف ہے۔

الم بخاري في تكورهاب كتحت جورها يتي قل كالله يست چنديه يل عن ابسى هريس قالوا يا رسول الله ذهب اهسل الدانور بالدرجات والمنعيم السمقيم قلا: كيف ذاك؟ قال صلوا كما صلينا وجاهدوا كما جاهدنا وانفقوا من فضول اموالهم وليست لنا اموال، قال افلا اخبركم بامر تعدر كون به من كان قبلكم و تسبقون من جاء بعد كم ولاياتي احد بعثل ماجئتم به الامن جاء بمثله تسبحون في دبر كل صلاه وتحمدون عشراً وتكبرون عشراً.

اس دوایت کی خط کشیده عبارت قابل آوجہ ہے۔دوایت کا فلا صدید ہے کہ پھی خریب صحابہ کرام نے آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے حرض کیا کہ یا رسول اللہ علیہ وسلم وولت مندتو ہم سے بازی لے گئے، درجات جس بھی اور حصول جنت جس بھی، اس کے جواب جس دل جو کی اور حوصلہ فزائی کے لیے آپ نے ان خریب محابہ کرام سے فرمایا کہ تم ان دولت مندول کے درجات کو پاسکتے ہو۔اوراس کی صورت یہ ہے کہ تم برفرض نماز کے بعدوس با رائحہ دلتہ اوردن با رائدا کم ریز ھاو۔

٥ دومرى دوايت يې -

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كان يقول فى دبر كل صلاة اذا سلم لاالله الاالله وحده لاشريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شئى قدير اللهم لا مانع لما اعطيت ولامعطى لما منعت ولاينفع ذاالجدمنك الجد.

یعنی تخضرت ملی الله علیه وسلم برفرص نماز کے بعد جب سلام پھیر لیتے تو کہتے لاللہ اللہ اللہ اللہ اللہ

بخاری شریف کی ان دوروایتول اوردیگرروایتول کیش نظر حافظ این جمرعسقلانی کیست بیل کرجود مراحت بیل ان کا قول مردود کست بیل کرجود مراحت بیل ان کا قول مردود مراحت و ما ادعاه من النفی مطلقاً مردود فقط ثبت عن معاذبن جبل ان النبی صلی الله علیه وسلم قال له یامعاذ انی و الله الاحبک فلا تدع دبس کل صلاة ان تقول الله ما عنی علی ذکرک و شکرک وحسن عبادتک. اخرجه ابو داؤد و النسائی و صححه ابن حبان و الحاکم)

حضرت امام وخاری زحمة الله علیہ نے دُعا بعد الصلاۃ کا جوباب، قائم کیا ہے اس کے تعلق سے حافظ ما حب رحمۃ الله علیہ لکھنے ہیں کہ یہ باب قائم کرنے کا مقصد ان الوگوں کا رو ہے، جو کہتے ہیں کہ فرض نماز کے بعد دُعامشروع نہیں ہے۔ (ای السمکتوبة وفی هذه الترجمة رد علی من زعم ان الدعاء بعد المصلوۃ لایشرع)

آ مے انھوں نے ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کے اس دھوے کی تر دید کرتے ہوئے کہ فرض مماز کے بعداما م کا ،مقدی یا قبلہ کی طرف ، رُخ کر کے دُعا کرنا فابت نہیں ہے ، لکھا ہے کہ یہ فابت ہے کہ فرض نماز کے بعد آ تحضرت ملی اللہ علیہ دسلم محابہ کرام کی طرف متوجہ ہوتے متے اور بیب دُعا ئیں کرتے ہے۔

فقد ثبت انه كان اذا صلى اقبل على اصحابه فيحمل ماورد من الدعاء بعدالصلوة على انه يقول بعد ان يقبل بوجهه على اصحابه.

آ مح انحول ن حضرت الويكر والى روايت منداح، ترندى، نسائى اور ماكم مح

حوالے سے نقل کی ہے۔روایت بیہ۔

اللهم انى اعوذبك من الكفر والفقركان النبى صلى الله عليه وسلم يدعوبهن دبر كل صلاة.

یعنی آپ سلی الله علیه وسلم مرفرض نماز کے بعدید دُعاکرتے تھے۔

جوحفرات، احادیث میں نہ کورہ دُ عادَں کوسلام سے پہلے ک دُ عادَں پرمحمول کرتے ہیں ان کی حضرت امام بخاریؒ نے باب الدعاء بعد الصلوٰۃ قائم کرکے پوری طرح تردیدہ تغلیط فرمادی ہے۔

شارح بخاری مافظ ابن جرعسقلانی نے بھی اس طرح کے کزورد و کے کوری طرح تر ویدکردی ہے۔ انھوں نے کھا ہے کہ ور کے معنی نماز کے آخر سلام سے پہلے پرمحول کرنا صحیح نہیں ہے، ہرنماز کے بعد ذکر کے لیے کہا گیا ہے اور اس سے متفقہ طور پرسلام کے بعد کا ذکر ہی مراد ہے۔ رف ان قبل المواد بدبو کل صلاة قرب آخر ھا و ھو التشهد، قلنا قدور دالامر بالذکر دبو کل صلاة و النواد به بعد السلام اجماعاً.

حافظ ابن حجر عسقلانی کے حوالے سے راتم الحروف نے جولکھا ہے وہ فتح الباری جلد میارہ کے صفحااا تا ۱۳ ایس موجود ہے۔

بہتی صحیح روایتوں میں واضح طور پر فرض نماز کے سلام کے بعد دعا کیں کرنے کا ذکر ہے۔ گذشتہ سطور میں بخاری شریف کے حوالے سے جو دوسری روایت نقل کی گئے ہے اس میں صریح طور پر سلام کے بعد، دعا کا ذکر ہے۔ اس لیے روایتوں میں ندکور، دعا وَل کوسلام سے بہلے نماز کے آخر پر محمول کرناضیح نہیں ہے۔ اس بات کو اور فدکور و تفصیلات کونظر میں رکھتے ہوئے ذیل کی احادیث ملاحظ فرما کیں۔

- کان اذا سلم استغفر الله ثلاثاً وقال اللهم انت السلام و منک
   السلام تبارکت یا ذا الجلال و الا کرام (ترمذی، ابوداؤدباب مایقول الرجل اذا
   سلم، نسائی باب الاستغفار بعد التسلیم، ابن ماجه باب مایقول بعد التسلیم)
- . وكان يقول في دبر كل صلاة مكتوبة لا اله الا الله لاشريك

الخ..... (بيخارى في صفة الصلوة. باب الذكر بعد الصلوة وفي الدعوات باب الدعاء بعد الصلوة وفي الدعوات باب الدعاء بعد الصلودة، وفي الرقاق باب مايكره من قبل وقال وفي القدر باب لامانع لما اعطى. مسلم باب استعباب الذكر بعد الصلوة وبيان صفته)

- عن على ابن ابى طالب ان رسول الله مَالِّتُهُ كان اذا سلم من الصلوة قال اللهم اغفرلى ماقدمت ومااخوت الخ ..... (تومذى كتاب الدعوات، وقال عديث حسن صحيح، ابوداؤد باب مايقول الرجل اذا سلم واسناده صحيح)
- كنان رسول الله عَلَيْكُ يقول في دبر كل صلوةِ اللهم ربنا ورب كل شعى وملائكته الخ ..... (ابوداؤدمذكوره باب)

نماز کے بعد کوعا کے کیلے میں اس طرح کی روایتوں کی اتنی بردی تعداد ہے کہ اگر سب نماز کے بعد کوعا کے کیلے میں اس طرح کی روایتوں کی اتنی بردی تعداد ہے کہ اگر سب کوچمع کر دیا جائے توایک خیم کتاب تیار ہو علق ہے۔ صحاح سنہ کے علاوہ ابن نی کی عصال البیوم و السلیلہ، حافظ متی کی کنز الاعمال، شوکانی کی نیل الاوطار اور دیگر صدیث کی کتابوں کے کتاب الصلوٰ قاور کتاب الدعوات اور باب الذکر والدعاء کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

میں ہو ہو تعمیلات و مباحث سے دُعامیں رفع یدین اور نماز کے بعد، دُعا کے تعلق سے مذکورہ تعمیلات و مباحث سے دُعامیں رفع یدین اور نماز کے بعد، دُعاکے تعلق سے انشاء اللہ بات کو سیجھنے میں مدو ملے گی اور بات کی تہہ تک چنجنے میں قار کین کو آسانی ہوگا۔ نیز پیمی واضح ہوگا کہ اعتدال واحتیاط کی راہ کون سی ہے۔



كېوزنگ نعت كېوزنگ ما دس د بلي فون: 2480273